
 
 

Dienstag, 10. Februar 2026 — כ״ג שבט תשפ״ו 
Mischpatim — Dritte Alija  

 

ה א דֶ֣ י יַבְעֶר־אִישׁ֙ שָׂ ֤ ח֙ אֶת־כִּ לַּ רֶם וְשִׁ עִיר֔וֹ  בעירה כתיבוֹ־כֶ֔ וּבִעֵ֖ר  בְּ
הוּ וּמֵ  דֵ֛ ב שָׂ ר מֵיטַ֥ ה אַחֵ֑ דֵ֣ שְׂ ֽם׃בִּ לֵּ רְמ֖וֹ יְשַׁ ב כַּ   יטַ֥

22:4  

Wenn jemand das Vieh in Feld oder Weinberg 
führt, und sein Vieh dort durch Trampeln oder 
Weiden auf einem fremden Feld Schaden 
anrichtet, dann zahle er mit seinem besten Feld 
oder seinem besten Weinberg Ersatz.  

 

das Vieh führt … sein Vieh … durch Weiden  
Die Ausdrücke כִּי יַבְעֶר „wenn jemand sein Vieh führt“,  
 weiden“ kommen alle vom„ וּבִעֵר ,“sein Vieh„ אֶת בְּעִירֹה
Ausdruck  ְּירעִ ב  „Vieh“, wie (Bam. 20:4) ּאֲנַחְנוּ וּבְעִירֵנו „wir und 
unser Vieh“. [Raschi]  

Wenn jemand das Vieh führt  
Er führt sein Vieh auf ein Feld oder in den Weinberg seines 
Nächsten und schadet ihm entweder durch das Hinschicken des 
Viehes ( ַשִׁלּוּח) oder durch das Abweiden (וּבִעֵר). Unsere Lehrer 
erklären (Bawa Kama 2b), „Hinschicken“ ist Schaden durch 
Zertreten mit den Hufen; „Abweiden“ ist Schaden mit dem 
Zahn, der abfrisst und vernichtet. [Raschi]  

weiden: Nahrung suchen und fressen.  

auf einem fremden Feld  
 auf dem Feld eines„ בְּשָׂדֶה שֶׁל אִישׁ אַחֵר bedeutet בִּשְׂדֵה אַחֵר
anderen“. [Raschi]  

mit seinem besten Feld  
Man schätzt den Schaden ab, und wenn er ihm den Wert seines 
Schadens in Feld zahlen will, dann zahle er mit dem Besten 
seiner Felder. Wenn der Schaden einen Sela beträgt, gebe er 
ihm den Wert eines Sela vom Besten, das er hat. Der Vers lehrt 
dich, dass man für Schäden vom Besten abschätzt. [Raschi aus 
Bawa Kama 6b]  

 

 

 

  



א י־תֵצֵ֨ ֽ שׁ  כִּ ישׁ  וְנֶאֱכַ֣ל קֹצִים֙  הוּמָצְאָ֤  אֵ֜ דִ֔ ה א֥וֹ  גָּ מָ֖ ה א֣וֹ  הַקָּ דֶ֑ ָ  הַשּׂ
֣ם לֵּ ם שַׁ לֵּ֔ ר יְשַׁ בְעִ֖ ה׃ הַמַּ עֵרָֽ  אֶת־הַבְּ

5  

Wenn Feuer ausbricht und Dornen erfasst, und 
es wird ein Garbenhaufen verbrannt oder 
stehendes Getreide oder das Feld, dann muss es 
der zahlen, der den Brand verursacht hat.  

 

Wenn Feuer ausbricht: auch von selbst.  
[Raschi aus Bawa Kama 22b]  

und Dornen erfasst  
 ,wörtl. und Dornen findet, chardons auf Französisch ,וּמָצְאָה קוֹצִים
„Disteln“. [Raschi]  

es wird ein Garbenhaufen verbrannt 
אֱכַל גָּדִישׁוְנֶ  , wörtl. [durch das Feuer] gegessen. Das Feuer 

beleckte die Dornen, bis es den Garbenhaufen erreichte oder 
Getreide, das noch mit der Erde verbunden ist. [Raschi]  

oder das Feld  
Das Feuer beleckte sein ungepflügtes Feld (נִיר), und er muss es 
zum zweiten Mal pflügen. [Raschi aus Bawa Kama 60a]  

der zahlen, der den Brand verursacht hat  
Obwohl er in seinem eigenen Besitztum angezündet hat und 
das Feuer von selbst weitergegangen ist wegen der Dornen, die 
es fand, muss er doch bezahlen, weil er seine glühende Kohle 
nicht gehütet hat, dass nicht Feuer ausbreche und Schaden 
anrichte. [Raschi]  

 

 

 

  

eine Garbe  

Bild: © depositphotos.com / didecs  



ן֩  י־יִתֵּ ֽ ישׁ  כִּ הוּ  אִ֨ ֤סֶף אֶל־רֵעֵ֜ ר אֽוֹ־כֵלִים֙  כֶּ מֹ֔ ישׁ וְ  לִשְׁ ֣ית הָאִ֑ ב֖ מִבֵּ גֻנַּ
נָֽיִם׃ ֥ם שְׁ לֵּ ב֖ יְשַׁ נָּ א הַגַּ צֵ֥  אִם־יִמָּ

6  

Wenn jemand seinem Nächsten Geld oder 
Gegenstände zur Aufbewahrung gibt, und sie 
werden aus dem Haus des Mannes gestohlen: 
wird der Dieb gefasst, dann muss er es doppelt 
ersetzen.  

 

und sie werden aus dem Haus des Mannes gestohlen:  
nach seiner Angabe. [Raschi]  

wird der Dieb gefasst, dann muss der Dieb dem Besitzer das 
Doppelte zahlen. [Raschi aus Bawa Kama 63b]  

 

א  ים אִם־לֹ֥ אֱלהִֹ֑ יִת אֶל־הָֽ ֖ עַל־הַבַּ ֽ ב בַּ ב וְנִקְרַ֥ נָּ֔ צֵא֙ הַגַּ א יִמָּ אִם־לֹ֤
הוּ׃ מְלֶ֥אכֶת רֵעֵֽ לַח֛ יָד֖וֹ בִּ  שָׁ

7  

Wird jedoch der Dieb nicht gefasst, dann muss 
der Hausherr vor die Richter treten und es wird 
untersucht, ob er sich nicht am Eigentum seines 
Nächsten vergriffen hat.  

 

Wird der Dieb nicht gefasst: dann komme dieser Hüter, das 
ist der Hausherr (בַּעַל הַבַּיִת) vor die Richter, mit dem anderen 
zu verhandeln und ihm zu schwören, dass er seine Hand nicht 
nach dem Seinigen ausgestreckt habe [dass er nicht selbst die 
übergebenen Gegenstände unterschlagen habe]. [Raschi]  

Eigentum  
 hier in der Bedeutung „Eigentum“. Das Eigentum מְלֶאכֶת
erwarb der Eigentümer infolge seiner Arbeit (מְלָאכָה), deshalb 
wird der Begriff מְלָאכָה für Eigentum verwendet.  
[Rabbi Awraham, Sohn des Rambam]  

 

 

 

  



ה עַל־ לְמָ֜ ה עַל־שַׂ מוֹר עַל־שֶׂ֨ וֹר עַל־חֲ֠ ע עַל־שׁ֡ שַׁ בַר־פֶּ֡ ל־דְּ ל־כָּ עַֽ
בַר־ א דְּ ים יָבֹ֖ אֱלהִֹ֔ ד הָֽ ה עַ֚ י־ה֣וּא זֶ֔ ר יֹאמַר֙ כִּ ֤ ה אֲשֶׁ ל־אֲבֵדָ֗ כָּ

לֵּ֥  ים יְשַׁ יעֻן֙ אֱלהִֹ֔ ר יַרְשִׁ ֤ ם אֲשֶׁ נֵיהֶ֑ הוּ׃שְׁ יִם לְרֵעֵֽ נַ֖  ם שְׁ

8  

Bei jeder Veruntreuung — einen Ochsen, einen 
Esel, ein Lamm oder ein Kleid betreffend, bei 
jedem verloren gegangenen Gegenstand, von 
dem man behauptet: Das ist er, mein Gegenstand! 
— muss die Angelegenheit der beiden vor die 
Richter kommen. Wer für schuldig erklärt wird, 
der muss es seinem Nächsten das Zweifache 
ersetzen.  

 

Bei jeder Veruntreuung  
 bei jeder Veruntreuung“: wenn sich sein Schwur„ עַל כָּל דְּבַר פֶּשַׁע
als Lüge herausstellt. Wenn nämlich Zeugen aussagen, dass er 
es selbst gestohlen habe, und die Richter ihn auf Grund der 
Zeugen für schuldig erklären. [Raschi]  

von dem man behauptet: Das ist er  
Nach dem einfachen Sinn ist es der Zeuge, der sagt: Das ist es, 
worauf du geschworen hast. Siehe, es ist in deinem Besitz. Vor 
die Richter komme die Angelegenheit der beiden, dass sie 
die Zeugen prüfen. Und wenn diese gut sind und man den 
Hüter für schuldig erklärt, zahle er das Zweifache. Wenn man 
aber die Zeugen für schuldig erklärt, wenn diese als falsch 
befunden werden, so zahlen d ie Zeugen dem Hüter das 
Zweifache.  

Unsere Lehrer erklären (Bawa Kama 106b): „Das ist er“ 
bedeutet, dass man ihn nur dann zu einem Schwur verurteilt, 
wenn er einen Teil eingestanden hast, indem er sagte, eine 
gewisse Summe bin ich dir schuldig, und das andere ist mir 
gestohlen worden. [Raschi]  

der muss es seinem Nächsten doppelt ersetzen  
Der Vers lehrt dich, dass wenn jemand von anvertrautem Gut 
behauptet, es sei ihm gestohlen worden, und es sich 
herausstellt, dass er es selbst gestohlen hat, er doppelten Ersatz 
zahlen muss, und zwar wann? Wenn er geschworen hat und 
dann Zeugen kamen.  

Denn so erklären unsere Lehrer (Bawa Kama 106b) 
הַבַּיִת אֶל הָאֱ�הִים וְנִקְרַב בַּעַל  „muss der Hausherr vor die Richter 

treten“ – das ist ein Schwur. Du sagst Schwur, oder vielleicht 
nicht so, sondern „Verhandeln“, dass er nämlich, sobald er zum 
Gericht gekommen ist und abgeleugnet hat, indem er sagte, es 
sei gestohlen worden, sofort das Doppelte zahlen müsse, wenn 
Zeugen kommen und aussagen, dass es in seinem Besitz sei? Es 
steht aber hier Ausstrecken der Hand (שְׁלִיחוּת יָד, Vers 7), und 
steht weiter Ausstrecken der Hand (שְׁלִיחוּת יָד, Vers 10), ein 
Schwur beim Ewigen sei zwischen beiden, dass er seine Hand 
nicht ausgestreckt hat. So wie dort von einem Schwur die Rede 
ist, so spricht man auch hier von einem Schwur. [Raschi]  

seinem Nächsten: dem rechtmäßigen Eigentümer.  

 



ן֩  י־יִתֵּ ֽ ישׁ  כִּ הוּ  אִ֨ וֹר חֲמ֨וֹר אֶל־רֵעֵ֜ ֛ה אוֹ־שׁ֥ ה אוֹ־שֶׂ הֵמָ֖  וְכָל־בְּ
ה׃ ין רֹאֶֽ ֖ה אֵ֥ בָּ ֥ר אוֹ־נִשְׁ בַּ ר וּמֵ֛ת אוֹ־נִשְׁ מֹ֑  לִשְׁ

9  

Wenn jemand seinem Nächsten einen Esel, 
einen Ochsen, ein Lamm oder sonst ein Tier zum 
Aufpassen übergibt, und es stirbt oder wird 
verletzt oder gefangen weggeführt, und keiner 
es gesehen hat,  

 

Wenn jemand seinem Nächsten einen Esel oder einen 
Ochsen zum Aufpassen übergibt  
Der erste Abschnitt spricht vom unbezahlten Hüter (שׁוֹמֵר חִנָּם), 
darum macht er ihn für einen Diebstahl nicht verantwortlich,  
wie es heißt (Vers 6–7) ׁאִם לאֹ יִמָּצֵא הַגַּנָּב וגו׳ וְגֻנַּב מִבֵּית הָאִיש  
 und es wird aus dem Haus des Mannes„ וְנִקְרַב בַּעַל הַבַּיִת
gestohlen, wenn der Dieb nicht gefunden wird, so trete der 
Hausherr hin“ zum Schwören. Daraus lernst du, dass er sich 
durch diesen Schwur frei macht. Dieser Abschnitt hier aber 
spricht vom bezahlten Hüter (שׁוֹמֵר שָׂכָר), darum ist er nicht frei, 
wenn es gestohlen wird, wie geschrieben steht (Vers 11)  
 wenn es von ihm gestohlen wird, muss„ וְאִם גָּנֹב יִגָּנֵב מֵעִמּוֹ יְשַׁלֵּם
er es zahlen“. Aber bei einem Notfall (אֹנֶס), wenn es z.B. von 
selbst gestorben oder zerbrochen ist oder von Räubern mit 
Gewalt weggeführt worden ist und keiner es gesehen hat,  
der eine Zeugenaussage geben könnte. [Raschi]  

 

מְלֶ֣אכֶת רֵעֵ֑הוּ  לַח֛ יָד֖וֹ בִּ א שָׁ ם אִם־לֹ֥ נֵיהֶ֔ ין שְׁ ֣ הְיֶה֙ בֵּ ה תִּ בֻעַ֣ת יְהוָ֗ שְׁ
ֽם׃ לֵּ א יְשַׁ עָלָי֖ו וְלֹ֥ ח בְּ  וְלָקַ֥

10  

dann soll ein Schwur bei dem Ewigen zwischen 
beiden entscheiden, ob er sich nicht am 
Eigentum seines Nächsten vergriffen hat. Diesen 
Schwur muss der Eigentümer annehmen und der 
Hüter braucht es nicht zu erstatten.  

 

dann soll ein Schwur bei dem Ewigen  
So schwöre er, dass es so ist, wie er sagt, und er nicht die Hand 
danach ausgestreckt hat, es für sich zu benutzen. Denn wenn er 
die Hand danach ausgestreckt hat und es dann durch einen 
Notfall (אֹנֶס) verloren gegangen ist, so haftet er für jeden 
Notfall. [Raschi aus Bawa Mezia 94b]  

muss der Eigentümer annehmen, diesen Schwur, und der 
Hüter braucht es nicht zu erstatten. [Raschi]  

 

 

 

  



יו׃ ֖ם לִבְעָלָֽ לֵּ וֹ יְשַׁ נֵב֖ מֵעִמּ֑ ב יִגָּ נֹ֥   11 וְאִם־גָּ

Wenn es von ihm gestohlen wurde, dann muss 
er es dem Eigentümer ersetzen.  

 

ֽם׃ לֵּ א יְשַׁ רֵפָ֖ה לֹ֥ הוּ עֵ֑ד הַטְּ ף יְבִאֵ֣ רֵ֖ ף יִטָּ   12 אִם־טָרֹ֥

Wurde das Tier gerissen, bringe er Zeugen; dann 
muss er für das gerissene Tier nicht Schadenersatz 
zahlen.  

 

wurde das Tier gerissen: von einem wilden (reißenden) Tier 
angefallen. [Raschi]  

bringe er Zeugen  
 wörtl. bringe er einen Zeugen: bringe er Zeugen, dass ,יְבִאֵהוּ עֵד
es durch einen Notfall (אֹנֶס) gerissen worden ist, und er ist frei. 
[Raschi]  

bringe er Zeugen  
Obgleich im Vers die Einzahl עֵד „Zeuge“ steht, sind zwei 
Zeugen gemeint, wie unsere Lehrer sagen (Sota 2b): überall, wo 
 steht, sind zwei Zeugen gemeint, außer der Vers teilt עֵד
ausdrücklich eine Ausnahme mit. [Misrachi, Seforno]  

dann muss er nicht zahlen  
 dann muss er für das gerissene Tier nicht„ הַטְּרֵפָה לאֹ יְשַׁלֵּם
zahlen“. Der Vers sagt nicht טְרֵפָה לאֹ יְשַׁלֵּם „ein gerissenes Tier 
muss er nicht zahlen“, sondern הַטְּרֵפָה „für das gerissene Tier“. 
Es gibt gerissene Tiere, die er zahlen muss, und es gibt 
gerissene Tiere, die er nicht zahlen muss. Was von einer Katze, 
einem Fuchs oder einem Marder gerissen wird, bezahlt er. Was 
aber von einem Wolf, einem Löwen, einem Bären oder einer 
Schlange gerissen wird, zahlt er nicht. Und wer hat dir 
eingeflüstert, so zu entscheiden? Weil geschrieben steht (zuvor, 
Vers 9) וּמֵת אוֹ נִשְׁבַּר אוֹ נִשְׁבָּה „es stirbt oder wird verletzt oder 
gefangen weggeführt“. Wie er es vor dem Tod nicht retten 
konnte, so ist auch nur ein solcher Bruch oder Raub gemeint, 
vor denen er es nicht retten konnte. [Raschi]  

 

 

 

  



ל אַ֥ י־יִשְׁ וֹ  וְכִֽ יו אֵין־עִמּ֖ עָלָ֥ ת בְּ ֣ר אוֹ־מֵ֑ בַּ ם רֵעֵ֖הוּ וְנִשְׁ ישׁ מֵעִ֥ אִ֛
ֽם׃ לֵּ ֥ם יְשַׁ לֵּ  שַׁ

13  

Wenn man etwas von seinem Nächsten leiht, und 
es wird beschädigt oder stirbt: wenn der 
Eigentümer nicht angestellt war vom Ausborger, 
um mit ihm zu arbeiten, dann muss er es dem 
Eigentümer ersetzen.  

 

Wenn man leiht  
Das lehrt für den, der leiht, dass er auch für Notfälle haftet. 
[Raschi]  

wenn der Eigentümer nicht mit ihm ist: wenn der 
Eigentümer des Ochsen nicht bei dem, der leiht, arbeitet. 
[Raschi aus Bawa Mezia 95b]  

 

כָרֽוֹ׃ שְׂ א֖ בִּ יר ה֔וּא בָּ כִ֣ ם֑ אִם־שָׂ לֵּ א יְשַׁ וֹ לֹ֣ יו עִמּ֖ עָלָ֥   14 אִם־בְּ

Aber wenn der Eigentümer angestellt war vom 
Ausborger, um mit ihm zu arbeiten, dann muss er 
es ihm nicht ersetzen. Wenn es gemietet war, 
dann hat er es für die Mietgebühr bekommen.  

 

wenn der Eigentümer mit ihm ist: sei es bei derselben 
Arbeit, sei es bei einer anderen Arbeit. Wenn er nur bei ihm 
war, als jener sich die Sache von ihm geliehen hat, aber er 
braucht nicht bei ihm zu sein, während es zerbricht oder stirbt. 
[Raschi aus Bawa Mezia 95b]  

Wenn es gemietet war: wenn der Ochse nicht geliehen, 
sondern gemietet ist, so ist er für die Miete in die Hand dieses 
Mieters gekommen, und nicht geliehen, und dieser hat nicht 
den ganzen Nutzen, da er ihn nur für die Miete benutzen darf. 
Für ihn gilt nicht die Vorschrift dessen, der geliehen hat, auch 
für Notfälle zu haften. Der Vers erklärt aber nicht, welches seine 
Vorschrift ist, ob wie die des unbezahlten Hüters (שׁוֹמֵר חִנָּם) 
oder wie die des bezahlten Hüters (שׁוֹמֵר שָׂכָר). Darum sind die 
Weisen Israels verschiedener Ansicht darüber, wie der Mieter 
bezahle. R. Meir sagt, wie der unbezahlte Hüter, R. Jehuda sagt, 
wie der bezahlte Hüter (Bawa Mezia 80b). [Raschi]  

 

 

 

  



ה שָׂ ר לאֹ־אֹרָ֖ ֥ תוּלָה֛ אֲשֶׁ ישׁ בְּ ה אִ֗ ֣ י־יְפַתֶּ ר  וְכִֽ הּ מָהֹ֛ ֑ כַ֣ב עִמָּ וְשָׁ
ה׃ ֽ ָ וֹ לְאִשּׁ ה לּ֖ נָּ  יִמְהָרֶ֥

15  

Wenn jemand eine Jungfrau, die nicht verlobt 
ist, verführt und bei ihr liegt, muss er sie mit 
einem Ehevertrag heiraten.  

 

Wenn verführt  
 Wenn verführt“: er redet ihr zu Herzen, bis sie auf ihn„ וְכִי יְפַתֶּה
hört; so übersetzt auch der Targum אֲרֵי יְשַׁדֵּל „wenn zuredet“; 
  im Hebräischen. [Raschi] פִתּוּי im Aramäischen ist so wie שִׁדּוּל

muss er sie mit einem Ehevertrag heiraten  
 bestimme für sie das Brautgeld. Wie es Vorschrift ,מָהֹר יִמְהָרֶנָּה
für einen Mann seiner Frau gegenüber ist, dass er ihr eine 
Ketuba (Heiratsurkunde) schreibe und sie heirate. [Raschi]  

 

ת׃ תוּלֹֽ הַר הַבְּ מֹ֖ ל כְּ קֹ֔ ֣סֶף יִשְׁ הּ ל֑וֹ כֶּ ֣ יהָ לְתִתָּ ן אָבִ֖ ן יְמָאֵ֛   16 אִם־מָאֵ֧

Wenn sich ihr Vater weigert, ihm dieses Mädchen 
zur Frau zu geben, dann soll er ihm Silber 
abwägen laut den finanziellen Verpflichtungen 
gegenüber Jungfrauen.  

 

Silber abwägen: geben.  

laut den finanziellen Verpflichtungen gegenüber 
Jungfrauen: 50 Silberstücke sind bestimmt bei demjenigen, 
der eine Jungfrau ergreift und mit Gewalt bei ihr liegt. So heißt 
es (Dew. 22:29) ּלַאֲבִי הַנַּעֲרָה חֲמִשִּׁים כָּסֶף וְנָתַן הָאִישׁ הַשֹּׁכֵב עִמָּה   
„es gebe der Mann, der bei ihr gelegen ist, dem Vater des 
Mädchens 50 Silberstücke“. [Raschi]  

 

פָ֖ה ֵ א מְכַשּׁ הֽ׃ לֹ֥   17 תְחַיֶּ

Eine Zauberin sollst du nicht leben lassen.   

Eine Zauberin sollst du nicht leben lassen, sondern durch 
das Gericht töten. Und es ist kein Unterschied, ob Zauberin 
oder Zauberer – ob Frau oder Mann; der Vers spricht von dem, 
was gewöhnlich vorkommt. [Raschi]  

 

 

 

  



ל־שֹׁכֵ֥ב ת׃עִ  כָּ ה מ֥וֹת יוּמָֽ הֵמָ֖   18 ם־בְּ

Wer bei einem Tier liegt, soll getötet werden.   

Wer bei einem Tier liegt, soll getötet werden: durch 
Steinigung. Der Mann, der das Tier begattet, und die Frau, die 
vom Tier begattet wird. Denn es steht bei ihnen (Waj. 20:16)  
  ihre Blutschuld ruht auf ihnen“. [Raschi]„ דְּמֵיהֶם בָּם

 

חַ  ים זֹבֵ֥ ם לָאֱלהִֹ֖ חֳרָ֑ י יָֽ ֥ לְתִּ וֹ׃ לַיהוָה֖ בִּ   19 לְבַדּֽ

Wer falschen Göttern, nicht dem Ewigen allein, 
ein Opfer bringt, der soll getötet werden.  

 

Göttern: Götzen. Wäre das Wort nicht לָאֱ�הִים punktiert, 
sondern לֵא�הִים, der Buchstabe ל (Lamed) mit Zere, müsste der 
Vers ausführlich schreiben לֵא�הִים אֲחֵרִים. Jetzt aber, da der 
Buchstabe ל ein Kamatz hat (לָאֱ�הִים), braucht er nicht אֲחֵרִים 
hinzuzufügen. Denn bei jedem ל und ב, das einem Wort 
vorgesetzt ist, muss der Vers, wenn es mit Chataf (Schwa) 
punktiert ist, wie �ֶלְעִיר ,לְמִדְבָּר ,לְמֶל, noch erklären, welchem 
König, welcher Wüste, welcher Stadt. Ebenso muss er mit Chirik, 
bei לִמְלָכִים und לִרְגָלִים noch erklären, welchen. Und wenn er es 
nicht erklärt, so sind alle Könige gemeint. Ebenso ist לֵא�הִים (mit 
Zere) beim Gottesnamen umfassend und kann auch heilig sein. 
Wenn aber mit Patach punktiert ist, wie �ֶלָעִיר ,לַמִּדְבָּר ,לַמֶּל, dann 
ist bekannt, von welchem König und von welcher Wüste die 
Rede ist. Ebenso ist bei לָעִיר bekannt, von welcher Stadt er 
spricht. Ebenso לָאֱ�הִים, von jenen Götzen, auf die ihr an einer 
anderen Stelle verwarnt worden sei. Ähnlich (Teh. 86:8) �ֹאֵין כָּמו 
 keiner gleicht Dir unter den Mächtigen“. Weil er nicht„ בָאֱ�הִים
weiter erklärt, muss die Präposition mit Patach punktiert 
werden. [Raschi]  

soll getötet werden  
Der Ausdruck יָחֳרַם bedeutet „töten“. Warum steht dieser 
Ausdruck? Es steht doch bereits die Tötung an anderer Stelle 
(Dew. 17:5)  ָ׳גוו  אֶת הָאִישׁ הַהוּא אוֹ אֶת הָאִשָּׁה הַהִיאוְהוֹצֵאת  „führe 
jenen Mann oder jene Frau hinaus und …“? Nur, weil der Vers 
nicht erklärt hat, auf welchen Dienst er todesschuldig ist; damit 
du nicht sagest, jeder Dienst werde mit dem Tod geahndet, 
kommt der Vers und erklärt dir hier, „wer Göttern ein Opfer 
bringt“. Wie das Opfern (זְבִיחָה) ein Dienst ist, der im Heiligtum 
vor dem Ewigen verrichtet wird, so füge ich auch hier nur 
Räuchern (מַּקְטִיר) und Weinausgießen (�ֵּמְּנַס) hinzu, 
Dienstverrichtungen gleich denen im Heiligtum. Auf sie ist er 
bei jedem Götzen schuldig, ob er auf diese Art angebetet wird 
oder ob er auf diese Art nicht angebetet wird. Aber andere 
Dienstverrichtungen, wie Auskehren (מְּכַבֵּד), Wassersprengen 
 ist nicht mit (מְּנַשֵּׁק) und Küssen (מְּגַפֵּף) Umarmen ,(מְּרַבֵּץ)
Todesstrafe, sondern durch ein Verbot untersagt. [Raschi]  

 

  



יִם׃ רֶץ מִצְרָֽ אֶ֥ ם בְּ ים הֱיִיתֶ֖ י־גֵרִ֥ ֽ נּוּ כִּ א תִלְחָצֶ֑   20 וְגֵ֥ר לאֹ־תוֹנֶה֖ וְלֹ֣

Einen Fremden (Ger) sollst du nicht kränken und 
nicht bedrücken, denn ihr wart selbst Fremde im 
Land Mizraim.  

 

Einen Fremden (Ger) sollst du nicht kränken  
 einen Fremden sollst du nicht kränken“ bezieht sich„ וְגֵר לאֹ תוֹנֶה
auf Kränkung durch Worte (אוֹנָאַת דְּבָרִים); französisch contralier 
„widerwärtig sein“, wie (Jesch. 49:26) מוֹנַיִ� אֶת בְּשָׂרָם וְהַאֲכַלְתִּי אֶת  
„Ich gebe denen, die dich kränken, ihr eigenes Fleisch zu 
essen“. [Raschi]  

und sollst ihn nicht bedrücken: durch Raub von Vermögen. 
[Raschi]  

denn ihr wart selbst Fremde  
Wenn du ihn kränkst, kann auch er dich kränken und zu dir 
sagen, auch du stammst von Fremden. Deinen eigenen Fehler 
wirf nicht deinem Nächsten vor. Unter גֵּר versteht man überall 
einen Menschen, der nicht in jenem Land geboren ist, sondern 
der aus einem anderen Land gekommen ist, um sich da 
aufzuhalten (לָגוּר שָׁם). [Raschi]  

 

וּן׃ א תְעַנּֽ ל־אַלְמָנָ֥ה וְיָת֖וֹם לֹ֥   21 כָּ

Jede Witwe und Waise sollt ihr nicht kränken.   

Witwe: eine Frau, deren Ehemann verstorben ist.  

Waise: ein Kind, dessen Eltern verstorben sind.  

jede Witwe und Waise sollt ihr nicht kränken  
Ebenso jeden Menschen; nur spricht der Vers von dem, was 
gewöhnlich vorkommt; weil diese schwach an Kraft sind, kommt 
es häufig vor, dass man sie kränkt. [Raschi]  

 

ק יִצְעַק֙  י אִם־צָעֹ֤ ֣ ה֖ אֹת֑וֹ כִּ ה֥ תְעַנֶּ ע אִם־עַנֵּ מַ֖ עַ אֶשְׁ מֹ֥ י שָׁ אֵלַ֔
 צַעֲקָתֽוֹ׃

22  

Wenn du sie kränkst, wirst du zur Verantwortung 
gezogen! Denn wenn Witwe oder Waise zu Mir 
schreien, dann werde Ich ihren Schrei hören.  

 

Wenn du sie kränkst  
Das ist ein kurzer Vers. Er droht, nennt aber die Strafe nicht. Wie 
im Vers (Ber. 4:15) לָכֵן כָּל הֹרֵג קַיִן „Darum, jeder der Kain tötet“, 
wo der Vers droht und die Strafe nicht nennt. Auch hier ist 
„wenn du sie kränkst“ die Form einer Drohung. Das heißt, du 
wirst zuletzt bekommen, was du verdienst; warum? „Denn, 
wenn sie zu Mir schreien …“ [Raschi]  

 

 

  



יכֶם֙ אַלְמָנ֔וֹת וּבְנֵיכֶם֖  רֶב וְהָי֤וּ נְשֵׁ חָ֑ י אֶתְכֶם֖ בֶּ ֥ י וְהָרַגְתִּ ה אַפִּ֔ וְחָרָ֣
ים׃  יְתֹמִֽ

23  

Mein Zorn wird brennen, und Ich werde euch mit 
dem Schwert töten; dann werden eure Frauen 
Witwen und eure Kinder Waisen werden.  

 

werden eure Frauen Witwen sein  
Kann ich denn nicht schon aus den Worten וְהָרַגְתִּי אֶתְכֶם  
„Ich werde euch töten“ entnehmen, dass eure Frauen Witwen 
und eure Kinder Waisen sein werden? Nur, das ist ein anderer 
Fluch: Eure Frauen werden wie Witwen gebunden sein  
 deren Mann vielleicht lebt; es werden keine ,(אַלְמְנוּת חַיּוּת)
Zeugen für den Tod ihrer Männer vorhanden sein, und sie 
werden nicht heiraten dürfen. Und die Kinder werden Waisen 
bleiben, die das Gericht nicht die Güter ihres Vaters antreten 
lässt, weil man nicht weiß, ob er gestorben oder gefangen ist. 
[Raschi]  

 

 

 

  



ה  ֑ נֹשֶׁ ךְ לאֹ־תִהְיֶה֥ ל֖וֹ כְּ עָנִי֙ עִמָּ֔ י אֶת־הֶֽ לְוֶ֣ה אֶת־עַמִּ֗ ֣סֶף׀ תַּ אִם־כֶּ
ךְ׃ ימ֥וּן עָלָי֖ו נֶשֶֽׁ א־תְשִׂ  לֹֽ

24  

Wenn dich ein Jude um ein Darlehen bittet, und du 
bist in der Lage, ihm Geld zu borgen, muss du das 
tun. Deshalb, wenn du einem aus Meinem Volk, 
einem Armen, der bei dir in der örtlichen 
Gemeinde ist, Geld leihst, dann sei nicht wie ein 
Schuldeinforderer; ihr sollt ihm keine Zinsen 
auferlegen.  

 

Darlehen: geliehene Geldsumme.  

wenn du Meinem Volk Geld leihst  
Rabbi Ischmael sagt, jedes אִם („wenn“) in der Torah ist 
freiwillig, außer an drei Stellen, und das ist eine davon. [Raschi]  

Meinem Volk  
Zwischen Meinem Volk und dem Fremden hat Mein Volk den 
Vorzug; zwischen dem Armen und dem Reichen, hat der Arme 
den Vorzug; zwischen den Armen deiner eigenen Stadt und den 
Armen einer anderen Stadt, haben die Armen deiner Stadt den 
Vorzug. Und so geht das aus dem Vers hervor: Wenn du Geld 
verleihst, leihe es zunächst Meinem Volk und nicht dem 
Fremden; und wem von Meinem Volk? Dem Armen. Und 
welchem Armen? Der bei dir ist.  
Andere Erklärung: Behandle den Armen nicht verächtlich, wenn 
du ihm leihst; denn er ist Mein Volk; dem Armen bei dir: 
betrachte dich selbst als arm. [Raschi]  

sei nicht wie ein Schuldeinforderer  
 ,Schuldeinforderer“. Verlange nicht mit Gewalt von ihm„ נֹשֶׁה
wenn du weißt, dass er nicht hat. Zeige ihm nicht, dass du ihm 
geliehen hast, das heißt, beschäme ihn nicht. [Raschi]  

Zinsen  
רִבִּית –נֶשֶׁ�  , Mehrung, die dem Biss (נְּשִׁיכָה) einer Schlange 

gleicht; diese beißt nur eine kleine Wunde in den Fuß, nicht 
fühlbar; aber plötzlich geht sie weiter und schwillt bis zum 
Scheitel an. So fühlt er die Zinsen zuerst nicht, und sie sind nicht 
bemerkbar, bis die Zinsen anwachsen und ihm viel Vermögen 
wegnehmen. [Raschi]  

 

 

 

  



נּוּ לֽוֹ׃ יבֶ֥ שִׁ מֶשׁ תְּ ֖ ֶ א הַשּׁ ת רֵעֶ֑ךָ עַד־בֹּ֥ לְמַ֣ ל שַׂ חְבֹּ֖ ל תַּ   25 אִם־חָבֹ֥

Wenn du das Kleidungsstück deines Nächsten 
gepfändet hast, musst du es ihm bis 
Sonnenuntergang zurückgeben.  

 

gepfändet hast  
 wenn du gepfändet hast“. Überall bedeutet der„ אִם חָבֹל תַּחְבֹּל
Ausdruck חַבָּלָה nicht pfänden, wenn er ihm das Geld gibt, 
sondern den Schuldner pfänden, wenn die Zeit gekommen ist 
und er nicht bezahlt. [Raschi aus Bawa Mezia 114b]  

gepfändet hast  
Der Ausdruck חָבֹל תַּחְבֹּל steht doppelt, d.h. viele Male. Der 
Ewige sagt: Wieviel du mir schuldig bist! Siehe, deine Seele 
steigt jeden Abend zu Mir empor und legt Rechenschaft ab und 
ist schuldig vor Mir, und Ich gebe sie dir dennoch zurück. Auch 
du, nimm und gib immer wieder zurück. [Raschi]  

musst du es ihm bis Sonnenuntergang zurückgeben:  
den ganzen Tag lass es ihm bis zum Sonnenuntergang. Und 
wenn die Sonne untergeht, nimm es wieder, bis der Morgen des 
anderen Tages kommt. Der Vers spricht vom Taggewand, das er 
bei Nacht nicht braucht. [Raschi]  

 

וא י הִ֤ ֣ ב  כסותה כתיב כִּ כָּ֔ ה יִשְׁ ֣ מֶּ מְלָת֖וֹ לְעֹר֑וֹ בַּ וא שִׂ הּ הִ֥ ֔ כְסוּתוֹ֙ לְבַדָּ
נִי׃ וּן אָֽ י־חַנּ֥ ֽ י כִּ ֖ מַעְתִּ י וְשָׁ ק אֵלַ֔ י־יִצְעַ֣ ֽ  וְהָיָה֙ כִּ

26  

Denn es ist seine einzige Decke, es ist sein 
Gewand für seinen Körper. Womit soll er sich 
schlafen legen? Wenn er zu Mir schreien wird, 
dann werde Ich ihn hören, denn Ich bin gnädig. 

 

es ist seine Decke  
זוֹ טַלִּית –כִּי הִוא כְסוּתֹה  , das ist das Obergewand. [Raschi]  

sein Gewand  
זוֹ חָלוּק –שִׂמְלָתוֹ  , das ist das Hemd. [Raschi]  

für seinen Körper 
  .wörtl. für seine Haut ,לְעֹרוֹ

Womit soll er sich schlafen legen?  
 wörtl. worauf soll er liegen: das fügt noch die ,בַּמֶּה יִשְׁכָּב
Schlafdecke hinzu. [Raschi]  

 

 

 

  



Tehillim Yomi — die täglichen Tehillim  

Man sagt diese Tehillim sofort an Schacharit anschließend.  
Wenn das nicht möglich ist, kann man sie den ganzen Tag über 

sagen – bis zu Schkiat ha-Chama (halachischer Sonnenuntergang). 

23. Tag  

Kap. 108 ― Ende 112  

  לחודש ג”כ יום
  ב”קי פרק סוף ― ח”ק פרק

Über diesen Link geht es zu den heutigen Tehillim  

http://tehilim.co/ 

Wenn man vom ersten bis zum letzten Tag eines hebräischen 
Monats durchhält, hat man das ganze Sefer Tehillim gesagt. 

 
 

Diese Webseite sollte nur an einem Ort verwendet werden, an 
dem Limud ha-Torah erlaubt ist. 

 

© Copyright Raw Sternglanz und Orot Wien 
Orot soll das Torah-Studium fördern: Verwendung zu Privatzwecken ist 

erwünscht. Jede andere Verwendung und Vervielfältigung bedarf dem 

schriftlichen Einverständnis der Rechteinhaber. 

 

Wollen auch Sie das Projekt »Orot« finanziell unterstützen?  
Wenden Sie sich bitte an sponsoring@orot.at für Details. 

 

 

  

http://tehilim.co/


Das Projekt Orot wird gesponsert von  

Gabriel Abaev, Michael Abaev, Benjamin Abramov, 

Eduard Emanuel Abramov, Ariel Babadschanov, 

Sharon Chachmov, Adam Kandov, Emanuel Leviev, 

Rafael Leviev, Zalman Malaiev, Elnatan Natanov, 

Dipl.-Ing. Avihay Shamuilov, Elijahu Ustoniazov, 

Yair und Michael Yagudayev, Ofir Zukowitci.  
 
 
 
 

 לזכות הילדה 
  נתן ותמי־אל בת איילת

  משפחתה כל עםלברכה והצלחה 

 
  משפחת לזכות

  מלייבזלמן הלוי ותמר חוה 
  לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם

 
 

 

  



  לעילוי נשמת
  ז״לזלפה  תב אמא | ז״ל ציביהבן  משה

  ז״ל רחל תב ליזה
 ז״ל חנהבן  מישה דמקרי מיכאל

  פרוזה ירהש פירה תב ז״ל רפאלה מיכל
  ז״ל לאה תב שרה

  ז״ל יעלבן  חננאל
  ז״ל אורלי האולגבן  מיכאל | ז״ל סתראבן  נריה

  ז״לשרה  תב ליזה | ז״לבחמל בן  הלוי זלמן
  לאהרמי בן  ידמקר ז״ל רחמין | ז״ל זולאיבן  אליהו
  ז״ל דבורהבן  פנחס | ז״ל בלוריהבן  דוד

  דבורה תז״ל ב ליאל נהד
  ז״ליעקב בת  ציפורה (סוניא) | ז״ל עמנואלבן  יאיר

  ז״לישועה בן יעקב 
  ז״ל ברוכהבן  וריק׳ז | ז״ל ברוכהבן  אמנון

  ז״ל שלמה בן דוד וחמי מורי
  תנצב״ה

In liebevollem Andenken an  

Joseph ben Pessach sel. A.  

Eda bat Jehoschua sel. A.  

  תנצב״ה
 

 

 

  


