
 
 

Donnerstag, 12. Februar 2026 — כ״ה שבט תשפ״ו 
Mischpatim — Fünfte Alija  

 

ט אֶבְיֹ  ֥ פַּ ֛ה מִשְׁ א תַטֶּ רִיבֽוֹ׃לֹ֥   23:6 נְךָ֖ בְּ

Verdrehe nicht das Recht eines Bedürftigen in 
seiner Streitsache.  

 

bedürfen: brauchen.  

Bedürftiger  
  ist ein אֶבְיוֹן wollen“. Ein„ אוֹבֶה Bedürftiger“ von„ אֶבְיוֹן
sehr armer Mensch, der jede Wohltat ersehnt. [Raschi]  

 

ע׃ ֽ יק רָשָׁ ֖ י לאֹ־אַצְדִּ ֥ ג כִּ הֲרֹ֔ ל־תַּ יק֙ אַֽ י וְצַדִּ ק וְנָקִ֤ רְחָ֑ קֶר תִּ ֖ בַר־שֶׁ   7 מִדְּ

Von Lügenworten halte dich fern! Einen 
Unschuldigen und Rechtschaffenen töte nicht, 
denn Ich lasse den Schuldigen nicht ungestraft.  

 

Einen Unschuldigen und Rechtschaffenen töte nicht  
Woher wissen wir, dass wenn einer vom Gericht verurteilt 
worden ist und einer sagt, ich weiß etwas zu seinen 
Gunsten (זְכוּת), man ihn zum Gericht zurückbringt? Darum heißt 
es „einen Unschuldigen töte nicht“; wenn er auch nicht 
gerecht, das heißt vom Gericht nicht für gerecht erkannt 
worden ist, so ist er doch vom Todesurteil frei, weil du ihn 
freimachen kannst.  

Und woher wissen wir, dass wenn einer vom Gericht 
freigesprochen worden ist und einer sagt, ich weiß etwas zu 
seinen Ungunsten (חוֹבָה), man ihn n icht  zum Gericht 
zurückbringt? Darum heißt es „einen Rechtschaffenen töte 
nicht“; dieser Rechtschaffene ist ein solcher, der vom Gericht 
für gerecht erkannt worden ist. [Raschi]  

denn Ich lasse den Schuldigen nicht ungestraft  
Du sollst ihn nicht zurückbringen. Denn Ich lasse ihn in Meinem 
Gericht nicht ungestraft; wenn er auch aus deiner Hand ohne 
Strafe hervorgeht, so habe Ich viele Boten, ihn mit der 
Todesstrafe zu töten, die er verdient. [Raschi]  

 

 

 

  



 ֙ ֹ י הַשּׁ ֤ ח כִּ ֑ א תִקָּ חַד לֹ֣ ים׃וְשֹׁ֖ יקִֽ י צַדִּ בְרֵ֥ ֖ף דִּ יסַלֵּ ים וִֽ קְחִ֔ ֣ר פִּ   8 חַד֙ יְעַוֵּ

Bestechung darfst du nicht annehmen; denn 
Bestechung macht Sehende blind und verdreht 
wahre Worte.  

 

Bestechung darfst du nicht annehmen: sogar um nach der 
Wahrheit zu entscheiden, und umsoweniger, um das Recht zu 
beugen. Um das Recht zu beugen, heißt es schon (Dew. 16:19) 
  beuge nicht das Recht“. [Raschi]„ לאֹ תַטֶּה מִשְׁפַּט

macht Sehende blind: sogar ein Torahgelehrter  
 der Bestechung annimmt, wird zuletzt in seinem ,(חָכָם בַּתּוֹרָה)
Geist verwirrt, sein Wissen geht ihm verloren und das Licht 
seiner Augen wird dunkel. [Raschi]  

verdreht  
  verdirbt“. [Raschi]„ וּמְקַלְקֵיל bedeutet, wie der Targum sagt וִיסַלֵּף

wahre Worte  
 צַדִּיקִים bezieht sich nicht auf die Richter, um sie] דִּבְרִי צַדִּיקִים
„Gerechte“ zu nennen, sondern] im Sinn von דְּבָרִים הַמְּצֻדָּקִים 
„gerechte Worte“, wahre Urteile. So sagt auch der Targum 
  gerade Worte“, gerechte Worte. [Raschi]„ פִּתְגָמִין תְּרִיצִין

 

 

 

  



ם֙ אֶ  ם יְדַעְתֶּ ץ וְאַתֶּ֗ א תִלְחָ֑ ם וְגֵר֖ לֹ֣ ים הֱיִיתֶ֖ י־גֵרִ֥ ֽ ר כִּ ת־נֶפֶ֣שׁ הַגֵּ֔
יִם׃ רֶץ מִצְרָֽ אֶ֥  בְּ

9  

Einen Fremden (Ger) darfst du nicht bedrücken, 
denn ihr wisst, wie dem Ger zumute ist, denn 
Fremde wart ihr im Land Mizraim.  

 

Einen Fremden: das ist der Ger Zedek, der die 613 Mizwot 
angenommen hat.  

Einen Fremden (Ger) darfst du nicht bedrücken  
An vielen Stellen warnt die Torah betreffend dem Fremden, weil 
er sich schnell abwendet (מִפְּנֵי שֶׁסּוּרוֹ רַע).  
[Raschi aus Bawa Mezia 59b]  

שֶׁבָּעִיסָּהשְׂאוֹר  kommt vom Begriff מִפְּנֵי שֶׁסּוּרוֹ רַע  „das Saure im 
Teig“, ein Begriff für den bösen Trieb im Herzen, d.h. sein 
böser Trieb ist leicht zu reizen und zu verführen. Andere 
Erklärung: Wenn er vom rechten Weg abkommt, מִן הַדֶּרֶ� יָסוּר ,  
ist er nicht mehr zurückzubewegen. [Minchat Jehuda]  

Einen Fremden (Ger) darfst du nicht bedrücken  
Falls der Richter den Ger als Betrüger verdächtigt, so sollst du 
wissen: אַתֶּם יְדַעְתֶּם אֶת נֶפֶשׁ הַגֵּר, du kennst ja die Seele des Ger, 
dass er wie neugeboren ist (Jewamot 22a) und eine neue Seele 
in sich trägt; כִּי גֵרִים הֱיִיתֶם בְּאֶרֶץ מִצְרָיִם „denn Fremde wart ihr im 
Land Mizraim“: dem Götzendienst habt ihr dort gedient und 
wurdet zu Gerim durch das Blut des Pessachopfers und das Blut 
der Beschneidung, und habt eine neue Seele erhalten und wart 
wie neugeboren. [Alschich]  

wie dem Ger zumute ist  
 wörtl. ihr kennt die Seele eines Ger. Wie weh ,יְדַעְתֶּם אֶת נֶפֶשׁ הַגֵּר
es ihm tut, wenn man ihn bedrückt. [Raschi]  

wie dem Ger zumute ist  
נֶפֶשׁ הַגֵר תמוּעָקָ  im Sinn von נֶפֶשׁ הַגֵּר , Beklemmung und 
Bedrängnis der Seele. [Ibn Esra]  

 

 

 

  



הּ׃ בוּאָתָֽ ֖ אֶת־תְּ ךָ וְאָסַפְתָּ ע אֶת־אַרְצֶ֑ זְרַ֣ נִ֖ים תִּ שׁ שָׁ ֥   10 וְשֵׁ

Sechs Jahre besäe dein Land und seinen Ertrag 
bringe ein.  

 

und seinen Ertrag bringe ein: ins Haus bringen, wie 
(Dew. 22:2) �ֶוַאֲסַפְתּוֹ אֶל תּוֹ� בֵּית „nimm es in dein Haus auf“. 
[Raschi]  

 

אכַ֖ל  ם תֹּ ךָ וְיִתְרָ֕ כְלוּ֙ אֶבְיֹנֵי֣ עַמֶּ֔ הּ וְאָֽ ֗ תָּ ה וּנְטַשְׁ נָּ מְטֶ֣ שְׁ ת תִּ בִיעִ֞ ְ וְהַשּׁ
ךָ׃ ה לְכַרְמְךָ֖ לְזֵיתֶֽ ֥ עֲשֶׂ ן־תַּ ֽ ה כֵּ דֶ֑ ָ ת֣ הַשּׂ  חַיַּ

11  

Aber im siebten Jahr sollst du das Feld freigeben 
und es überlassen, und es sollen die Bedürftigen 
in deinem Volk davon essen, und den Rest esse 
das Wild des Feldes; dasselbe sollst du mit 
deinem Weinberg und Ölbäumen tun.  

 

sollst du freigeben  
  sollst du freigeben“ von der Arbeit. [Raschi]„ תִּשְׁמְטֶנָּה

und es überlassen  
 und es überlassen“: nach der Zeit des Wegräumens„ וּנְטַשְׁתָּהּ
nicht davon zu essen.  
Andere Erklärung: freigeben von vollkommener Arbeit wie 
Pflügen und Säen, und überlassen, nicht zu düngen und 
Bäume zu pflegen. [Raschi]  

und den Rest esse das Wild des Feldes: der Vers vergleicht 
die Speise des Armen mit der Nahrung des Wildes. Wie das 
Wild isst, ohne Ma∙asser zu geben, so dürfen auch die 
Bedürftigen davon essen, ohne Ma∙asser zu geben. Aus diesem 
Vers leiteten die Weisen ab: im siebten Jahr wird kein Ma∙asser 
gegeben. [Raschi]  

Ma∙asser: vom Wort עֶשֶׂר (esser) „zehn“, die Zehntabgabe. 

dasselbe sollst du mit deinem Weinberg tun: der Anfang 
des Verses spricht von einem Getreidefeld, wie es im Vers zuvor 
heißt: „besäe das Land“. [Raschi]  

 

 

 

  



עַן יָנ֗וּחַ  ת לְמַ֣ בֹּ֑ שְׁ י תִּ בִיעִ֖ ְ וֹם הַשּׁ יךָ וּבַיּ֥ ה מַעֲשֶׂ֔ ֣ עֲשֶׂ ת יָמִים֙ תַּ שֶׁ ֤ שֵׁ
ֽר׃ ן־אֲמָתְךָ֖ וְהַגֵּ שׁ בֶּ פֵ֥ ךָ וְיִנָּ וֹרְךָ֙ וַחֲמֹרֶ֔  שֽׁ

12  

Sechs Tage verrichte deine Arbeit, aber am 
siebten Tag sollst du ruhen, damit dein Ochse 
und dein Esel ruhe, und der Sohn deiner Sklavin 
und der Fremde.  

 

am siebten Tag sollst du ruhen: auch im siebten Jahr sollst du 
den wöchentlichen Schabbat nicht von der Stelle rücken. Damit 
du nicht sagest, weil das ganze Jahr „Schabbat“ genannt wird, 
brauchst du den wöchentlichen Schabbat nicht zu beachten. 
[Raschi]  

damit dein Ochs und dein Esel ruhe: gib ihm Erholung. Er 
erlaubt damit, dass das Tier Gräser von der Erde abreiße und 
fresse. Oder viellleicht nicht, sondern er sperre es im Haus ein? 
Dann müsstest du aber zugeben, dass dies keine Erholung, 
sondern eine Qual wäre. [Raschi]  

der Sohn deiner Sklavin: vom unbeschnittenen Sklaven  
  spricht der Vers. [Raschi] (עֶבֶד עָרֵל)

der Fremde: das ist der Ger Toschaw. [Raschi]  

Ger Toschaw: ein Nichtjude, der im Land Israel lebt und die 
Sieben Gebote Noachs auf sich genommen hat.  

 

 

 

  



א  ים אֲחֵרִים֙ לֹ֣ ם אֱלהִֹ֤ רוּ וְשֵׁ֨ מֵ֑ ָ שּׁ י אֲלֵיכֶם֖ תִּ רְתִּ ר־אָמַ֥ ל אֲשֶׁ וּבְכֹ֛
יךָ׃ ֽ ע עַל־פִּ מַ֖ ָ א יִשּׁ ירוּ לֹ֥  תַזְכִּ֔

13  

In allem, was Ich euch gesagt habe, hütet euch; 
den Namen fremder Götter dürft ihr nicht 
erwähnen, er soll nicht durch deine 
Veranlassung gehört werden.  

 

In allem, was Ich euch gesagt habe, hütet euch  
Der Vers verbindet damit jedes Gebot auch mit einer 
Verwarnung (einem Verbot). Denn der Ausdruck שְׁמִירָה in der 
Torah bedeutet überall eine Verwarnung an Stelle eines 
Verbotes. [Raschi aus Menachot 6b]  

den Namen fremder Götter dürft ihr nicht erwähnen  
Man darf nicht zu einem anderen sagen: Warte auf mich neben 
dem und dem Götzenbild (falsche Götter, עֲבוֹדָה זָרָה), oder 
komm zu mir an dem Tag des Götzen.  
Andere Erklärung: In allem, was Ich euch gesagt habe, sollt 
ihr euch hüten, und den Namen fremder Götter dürft ihr 
nicht erwähnen – das lehrt dich, dass Götzendienst alle 
Gebote (Verbote) aufwiegt, und wer sich davor hütet, ist, als ob 
er alle Gebote hüte. [Raschi]  

den Namen fremder Götter dürft ihr nicht erwähnen  
Man darf den Namen von Götzen (falsche Götter, עֲבוֹדָה זָרָה) 
nicht aussprechen, egal ob es einen Grund gibt – zum Beispiel 
um zu einem Freund zu sagen: Warte auf mich neben dem und 
dem Götzenbild. Und auch ohne Grund, einfach so, ist es 
verboten, den Namen von Götzen auszusprechen. Denn es 
heißt „Den Namen fremder Götter dürft ihr nicht erwähnen“. 
[Kizzur Schulchan Aruch §167:9]  

er soll nicht durch deine Veranlassung gehört werden  
 er soll nicht gehört werden“, auch aus dem Mund„ לאֹ יִשָּׁמַע
eines Nichtjuden, �עַל פִּי „durch deine Veranlassung“. Verbinde 
dich nicht mit einem Heiden. Er würde dir bei seinem Götzen 
schwören, und es ergäbe sich, dass du die Veranlassung bist, 
dass der Götze durch dich erwähnt wird. [Raschi aus 
Sanhedrin 63b]  

 

 

 

  



נָֽה׃ ָ שּׁ י בַּ ג לִ֖ חֹ֥ ים תָּ שׁ רְגָלִ֔ לֹ֣   14 שָׁ

Drei Mal im Jahr sollst du Mir ein Fest feiern:   

Drei Mal  
פְּעָמִים –רְגָלִים   „Mal“. Ebenso (Bam. 22:28)  ׁרְגָלִיםכִּי הִכִּיתַנִי זֶה שָׁ�ש  

„dass du mich schon drei Mal geschlagen hast“. [Raschi]  

 

ר  ֣ אֲשֶׁ ֽ וֹת כַּ ל מַצּ֜ אכַ֨ בְעַ֣ת יָמִים֩ תֹּ מֹר֒ שִׁ שְׁ צּוֹת֮ תִּ ג הַמַּ אֶת־חַ֣
יִם וְלאֹ־יֵרָא֥וּ  צְרָ֑ אתָ מִמִּ י־ב֖וֹ יָצָ֣ יב כִּ אָבִ֔ דֶשׁ הָֽ ךָ לְמוֹעֵד֙ חֹ֣ יתִ֗ צִוִּ

ם׃  פָנַי֖ רֵיקָֽ

15  

Das Fest der Mazzot sollst du halten; sieben 
Tage sollst du Mazzot essen, wie Ich es dir 
befohlen habe, zur Zeit des Frühlingsmonats 
Nissan, denn in diesem Monat bist du aus Mizraim 
gezogen. Und man erscheine nicht leer vor 
Meinem Angesicht.  

 

Fest der Mazzot: Pessach.  

des Frühlingsmonats  
 der Monat, in dem das Getreide in den Halmen voll ,חֹדֶשׁ הָאָבִיב
wird. (Andere Worterklärung:) אָבִיב kommt von אָב, der Früheste 
und Erste, die Früchte reifen zu lassen. [Raschi]  

Und man erscheine nicht leer vor Meinem Angesicht  
Wenn ihr kommt, an den Festen vor Meinem Angesicht zu 
erscheinen, bringt mir Ganzopfer (עוֹלוֹת) dar. [Raschi aus 
Chagiga 7a]  

 

 

 

  



צֵ֣את  אָסִף֙ בְּ ג הָֽ ה וְחַ֤ דֶ֑ ָ שּׂ ע בַּ זְרַ֖ ר תִּ ֥ יךָ אֲשֶׁ י מַעֲשֶׂ֔ כּוּרֵ֣ צִיר֙ בִּ ג הַקָּ וְחַ֤
יךָ מִן־הַ  ֖ ת־מַעֲשֶׂ ךָ֥ אֶֽ אָסְפְּ ה בְּ נָ֔ ָ ה׃הַשּׁ דֶֽ ָ  שּׂ

16  

Und das Fest der Ernte sollst du halten mit den 
ersten Erträgen deines Ertrages, was du auf dem 
Feld gesät hast, und das Fest des Einsammelns 
am Ausgang des Jahres, wenn du deinen Ertrag 
vom Feld einsammelst.  

 

Fest der Ernte  
רחַג הַקָּצִי , das ist Schawuot. [Raschi]  

den ersten Ertägen deines Ertrages: das ist die Zeit, wenn 
man die Erstlingsfrüchte (בִּכּוּרִים) bringt. Denn in Folge der 
beiden Brote, die an Schawuot gebracht wurden, durfte man 
vom neuen Getreide Mehlopfer (מְנָחוֹת) darbringen und die 
Erstlingsfrüchte ins Heiligtum bringen. So heißt es (Bam. 28:26) 

]׳בְּהַקְרִיבְכֶם מִנְחָה חֲדָשָׁה לַה[וּבְיוֹם הַבִּכּוּרִים   „am Tag der 
Erstlingsfrüchte …“. [Raschi]  

Fest des Einsammelns  
  das ist Sukkot. [Raschi] ,חַג הָאָסִיף

wenn du deinen Ertrag einsammelst: denn den ganzen 
Sommer hindurch trocknet das Getreide auf den Feldern, und 
um Sukkot bringt man es vor dem Regen ins Haus. [Raschi]  

 

 

 

  



ן׀ יְהוָֽה׃ נֵי֖ הָאָדֹ֥ ל־זְכ֣וּרְךָ֔ אֶל־פְּ נָה֑ יֵרָאֶה֙ כָּ ָ שּׁ ים בַּ עָמִ֖ שׁ פְּ לֹ֥   17 שָׁ

Dreimal im Jahr sollen alle deine Männer vor 
dem Angesicht des Herren, des Ewigen, 
erscheinen.  

 

Dreimal  
Weil der Abschnitt vom siebten Jahr spricht, muss das stehen: 
dass nämlich die Feste (Chagim) in diesem Jahre nicht von der 
Stelle gerückt werden. [Raschi]  

deine Männer  
  die Männlichen unter dir. [Raschi] ,זְכוּרְ�

 

קֶר׃ ֖י עַד־בֹּֽ לֶב־חַגִּ ין חֵֽ א־יָלִ֥ י וְלֹֽ ם־זִבְחִ֑ ץ דַּ ֥ח עַל־חָמֵ֖ א־תִזְבַּ   18 לֹֽ

Du sollst das Blut Meines Opfers nicht bei 
gesäuertem Brot (Chametz) opfern, und das Fett 
Meines Festopfers übernachte nicht bis zum 
Morgen.  

 

nicht bei gesäuertem Brot opfern  
Schlachte das Pessach-Opfer am 14. Nissan erst, nachdem du 
das Gesäuerte (Chametz) weggeräumt hast. [Raschi]  

das Fett Meines Festopfers übernachte nicht bis zum 
Morgen: außerhalb des Altares. [Raschi]  

bis zum Morgen  
Ich hätte meinen können, dass es auch auf der 
Brandstätte (מַּעֲרָכָה) durch Übernachten untauglich werde. 
Darum heißt es (Waj. 6:2) עַל מוֹקְדָה עַל הַמִּזְבֵּחַ כָּל הַלַּיְלָה „auf der 
Brandstätte, auf dem Altar, die ganze Nacht“. [Raschi]  

übernachte nicht  
 ,Übernachten“ ist erst mit Tagesanbruch. Denn so steht„ לִינָה
bis zum Morgen. Aber die ganze Nacht hindurch kann er es 
vom Steinboden des Vorhofes auf den Altar bringen. [Raschi]  

 

 

 

  



י  דִ֖ ל גְּ ֥ ֵ א־תְבַשּׁ יךָ לֹֽ ֖ית יְהוָ֣ה אֱלהֶֹ֑ יא בֵּ בִ֕ תְךָ֔ תָּ כּוּרֵי֙ אַדְמָ֣ ית בִּ רֵאשִׁ֗
וֹ׃ חֲלֵ֥ב אִמּֽ  בַּ

19  

Das Beste der ersten Erträge deines Bodens, 
sollst du in das Haus des Ewigen, deines G-ttes, 
bringen. Du sollst ein Jungtier nicht in der Milch 
seiner Mutter kochen.  

 

das Haus des Ewigen: Bet ha Mikdasch.  

Das Beste der ersten Erträge deines Bodens: auch das 
siebte Jahr ist zu Erstlingsfrüchten (Omer und zwei Broten) 
verpflichtet. Darum steht auch hier „der ersten Erträge deines 
Bodens“. Wie sonderte man die Erstlingsfrüchte ab? Wenn 
jemand auf sein Feld kam und eine frühreife Feige sah, 
umwickelte er sie zum Zeichen mit einem Schilfgras und erklärte 
sie für heilig. Erstlingsfrüchte waren nur von den sieben Arten, 
die in dem Vers stehen (Dew. 8:8) ׳גוו אֶרֶץ חִטָּה וּשְׂעוֹרָה  „Land des 
Weizens und der Gerste …“. [Raschi]  

Du sollst ein Jungtier nicht in der Milch seiner Mutter 
kochen  
Auch Kalb und Lamm sind unter גְּדִי „Jungtier“ zu verstehen; 
denn גְּדִי bedeutet nur ein zartes Junges; da du an vielen Stellen 
in der Torah findest, dass גְּדִי steht und es dann durch עִזִּים näher 
erklärt werden muss, wie (Ber. 38:17, 20) אָנֹכִי אֲשַׁלַּח גְּדִי עִזִּים  
„ich werde ein Ziegenböcklein schicken“, אֶת גְּדִי הָעִזִּים „das 
Ziegenböcklein“; (Ber. 27:9) שְׁנֵי גְּדָיֵי עִזִּים „zwei Ziegenböcklein“; 
um dich zu lehren, dass überall, wo nur גְּדִי steht, auch Kalb und 
Lamm darunter zu verstehen sind.  

An drei Stellen in der Torah steht dieses Verbot,  
einmal: um das Essen zu verbieten,  
einmal: um den Nutzen zu verbieten,  
einmal: um das Kochen zu verbieten.  

[Raschi]  

 

 

 

  



Tehillim Yomi — die täglichen Tehillim  

Man sagt diese Tehillim sofort an Schacharit anschließend.  
Wenn das nicht möglich ist, kann man sie den ganzen Tag über 

sagen – bis zu Schkiat ha-Chama (halachischer Sonnenuntergang). 

25. Tag  

Kap. 119, Erster Teil  

  לחודש ה”כ יום
  ו”צ פסוק עד ט”קי פרק

Über diesen Link geht es zu den heutigen Tehillim  

http://tehilim.co/ 

Wenn man vom ersten bis zum letzten Tag eines hebräischen 
Monats durchhält, hat man das ganze Sefer Tehillim gesagt. 

 
 
  

http://tehilim.co/


SCHABBAT MEWARCHIM  
 

Diesen Schabbat ist Schabbat Mewarchim Adar –  
der Schabbat, an dem man das genaue Datum von 
Rosch Chodesch im Bet Knesset ausruft. Nach 
Kriat ha-Torah bitten wir Haschem um Segen für den 
kommenden Monat, mit Freude, Erfolg und Parnassa, 
Amen!  

Am Schabbat Mewarchim sagt man  
möglichst viel Tehillim.  

Ideal ist es, wenn man das ganze Sefer Tehillim vor 
Schacharit sagt.  

» Wenn sich das nicht ausgeht, kann man nach der 
Tefila bzw. nach der Se’udat Schabbat die Tehillim 
fertig sagen – man hat Zeit bis Hawdala.  

» Wer es nicht schafft, alle 150 Pirke Tehillim zu 
sagen, sollte sich fest vornehmen, einen Teil  
ראשון, ספר שני, ספר שלישי ספר …) ) zu sagen.  

» Man kann sich auch mit Familie und Freunden zu 
einer Gruppe zusammenschließen, und die 
150 Pirke Tehillim aufteilen.  

  



Diese Webseite sollte nur an einem Ort verwendet werden, an 
dem Limud ha-Torah erlaubt ist. 

 

© Copyright Raw Sternglanz und Orot Wien 
Orot soll das Torah-Studium fördern: Verwendung zu Privatzwecken ist 

erwünscht. Jede andere Verwendung und Vervielfältigung bedarf dem 

schriftlichen Einverständnis der Rechteinhaber. 

 

Wollen auch Sie das Projekt »Orot« finanziell unterstützen?  
Wenden Sie sich bitte an sponsoring@orot.at für Details. 

 

 

  



Das Projekt Orot wird gesponsert von  

Gabriel Abaev, Michael Abaev, Benjamin Abramov, 

Eduard Emanuel Abramov, Ariel Babadschanov, 

Sharon Chachmov, Adam Kandov, Emanuel Leviev, 

Rafael Leviev, Zalman Malaiev, Elnatan Natanov, 

Dipl.-Ing. Avihay Shamuilov, Elijahu Ustoniazov, 

Yair und Michael Yagudayev, Ofir Zukowitci.  
 
 
 
 

 לזכות הילדה 
  נתן ותמי־אל בת איילת

  משפחתה כל עםלברכה והצלחה 

 
  משפחת לזכות

  מלייבזלמן הלוי ותמר חוה 
  לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם

 
 

 

  



 
  ז״לזלפה  תב אמא | ז״ל ציביהבן  משה

  ז״ל רחל תב ליזה
 ז״ל חנהבן  מישה דמקרי מיכאל

  פרוזה שירה פירה תב ז״ל רפאלה מיכל
  ז״ל לאה תב רהש

  ז״ל יעלבן  חננאל
  ז״ל אורלי האולגבן  מיכאל | ז״ל סתראבן  נריה

  ז״לשרה  תב ליזה | ז״לבחמל בן  הלוי זלמן
  לאהרמי בן  ידמקר ז״ל רחמין | ז״ל זולאיבן  אליהו
  ז״ל דבורהבן  פנחס | ז״ל בלוריהבן  דוד

  דבורה תז״ל ב ליאל נהד
  ז״ליעקב בת  ה (סוניא)ציפור | ז״ל עמנואלבן  יאיר

  ז״לישועה בן יעקב 
  ז״ל ברוכהבן  וריק׳ז | ז״ל ברוכהבן  אמנון

  ז״ל שלמה בן דוד וחמי מורי
  תנצב״ה

In liebevollem Andenken an  

Joseph ben Pessach sel. A.  

Eda bat Jehoschua sel. A.  

  תנצב״ה
 

 

 

  


