
 
 

Sonntag, 15. Februar 2026 — כ״ח שבט תשפ״ו 
Teruma — Erste Alija  

 

ר׃וַיְדַבֵּ֥  אמֹֽ ה לֵּ ֥   25:1 ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ

Der Ewige sagte zu Mosche:   

ר  ֣ ל־אִישׁ֙ אֲשֶׁ ת כָּ ה מֵאֵ֤ רוּמָ֑ י תְּ ל וְיִקְחוּ־לִ֖ רָאֵ֔ נֵי֣ יִשְׂ ר֙ אֶל־בְּ בֵּ דַּ
רוּמָתִֽ  קְח֖וּ אֶת־תְּ וֹ תִּ נּוּ לִבּ֔ בֶ֣  י׃יִדְּ

2  

Sprich zu den Kindern Israel, sie sollen Mir eine 
Spende nehmen; von jedem, den sein Herz dazu 
antreibt, sollt ihr Meine Spende nehmen.  

 

sie sollen Mir eine Spende nehmen: für Mich, [zu Ehren] 
Meines Namens. [Raschi]  

Das Wort לִי „Mir“ ist nicht zu erklären als „für Mich“, denn 
(Teh. 24:1) הָאָרֶץ וּמְלוֹאָהּ ׳לַה  „des Ewigen ist die Erde und ihre 
Fülle“ und es fehlt Ihm an nichts, das man spenden müsste. Das 
Wort Wort לִי „Mir“ ist vielmehr zu erklären als לִשְׁמִי „für Meinen 
Namen“, zu Meinen Ehren, um Meine Gebote zu erfüllen. 
[Beer Jizchak]  

eine Spende  
Das Wort תְּרוּמָה bedeutet הַפְרָשָׁה „Absonderung“: eine Spende 
sollen sie für Mich von ihrem Vermögen als freiwillige Gabe 
absondern. [Raschi]  

sie sollen Mir eine Spende nehmen  
Warum steht וְיִקְחוּ לִי תְּרוּמָה „sie sollen Mir eine Spende 
nehmen“ und nicht ּלִי תְּרוּמָה וְיִתְּנו  „sie sollen Mir eine Spende 
geben“? Wenn der Mensch Zedaka gibt, erhäl t  er mehr als er 
gibt. [Kli Jakar]  

den sein Herz dazu antreibt  
וֹן נְדָבָהלְשׁ –יִדְּבֶנּוּ לִבּוֹ  , Edelmut im Sinn von Großzügigkeit, 

presant auf Französisch, „Geschenk“. [Raschi]  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



sollt ihr die Spende für Mich nehmen  
Unsere Lehrer sagen (Megilla 29b): Drei Spenden stehen hier. 
Eine ist die Spende eines halben Schekels für jede Person, 
woraus die Sockel gemacht wurden, wie in Paraschat Pekude 
(Schem. 38:27) erklärt wird. Die zweite ist die Spende für den 
Altar ( ַמִּזְבֵּח), ein halber Schekel pro Kopf, die in die Kassen 
eingezahlt wurde, mit denen man die Opferungen der 
Gemeinde (קָרְבְּנוֹת צִבּוּר) bezahlte. Und die dritte ist die Spende 
für das Mischkan, eine freiwillige Spende jedes einzelnen. Die 
13 Dinge, die in dem Abschnitt erwähnt sind, waren alle zum 
Bau des Mischkan oder für die Kleider der Kohanim nötig, wenn 
du genau darauf achtest. [Raschi]  

Sie sollen Mir eine Spende nehmen … von jedem, den sein 
Herz dazu antreibt  
Das scheint ein Widerspruch zu sein: Von Allen wurde verlangt, 
eine Spende für das Mischkan zu bringen. Dann aber soll 
Mosche die Spenden nur von denjenigen annehmen, die mit 
ganzem Herzen geben.  

Das ist aber kein Widerspruch. Denn es liegt in der Natur jedes 
Juden, dass er für einen guten Zweck aus ganzem Herzen 
spendet. Man muss lediglich den passenden Sch lüssel  
zum Herzen jedes Einzelnen finden. Und wenn er richtig 
angesprochen wird, reagiert jeder Jude mit Wärme und 
spendet großzügig, jeder nach seiner finanziellen Situation. 
[Rabbi von Lubawitsch]  

von jedem, den sein Herz dazu antreibt, sollt ihr 
Meine Spende nehmen  

נּוּ לִבּוֹ תִּקְחוּ אֶת תְּרוּמָתִימֵאֵת כָּל אִישׁ אֲשֶׁר יִדְּבֶ   „von jedem, den sein 
Herz dazu antreibt, sollt ihr Meine Spende nehmen“.  

Sobald ֹיִדְּבֶנּוּ לִבּו erwähnt wird – mit einem „willigen Herzen“ zu 
geben –, heißt es im Vers nicht תְּרוּמָה, sondern תְּרוּמָתִי  
„Meine Spende“, denn dann ist die Spende eins mit G-tt; aber 
die Spende des Engherzigen möchte Er nicht. 
[Rabbenu Bechaje]  

Sprich zu den Kindern Israel, sie sollen Mir eine Spende 
nehmen  
Es gibt einen wichtigen Grund, warum Paraschat Teruma (Bau 
des Mischkan) direkt auf Paraschat Mischpatim folgt (Gesetze), 
die wir letzte Woche gelernt haben.  

Das Mischkan und seine Geräte wurden von Spenden bezahlt. 
Jemand, der eine Mizwa durch ein gestohlenes Objekt ausführt 
– er legt gestohlene Tefillin an, oder gibt gestohlenes Geld als 
Zedaka –, der erfüllt dadurch keine Mizwa, sondern begeht die 
Sünde von מִצְוָה הַבָּאָה בַּעֲבֵירָה „eine ,Mizwa‘, die durch eine 
Sünde erfüllt wird“.  

Bevor wir unser Geld für den Bau des Mischkan spenden, 
müssen wir mit Sicherheit wissen, dass wir es auf ehrliche und 
halachisch korrekte Weise verdient haben. Denn nur wenn wir 
Mischpatim (den Abschnitt über die Gesetze) beachten, ist die 
darauf folgende Teruma (Spende) wirklich eine g-ttgefällige Tat. 
[Rabbi Josef Dov haLevi Soloveitchik – „Bet haLevi“]  



ת׃ שֶׁ ב וָכֶסֶ֖ף וּנְחֹֽ ם זָהָ֥ ֑ קְח֖וּ מֵאִתָּ ר תִּ ֥ ה אֲשֶׁ רוּמָ֔   3 וְזֹאת֙ הַתְּ

Und daraus besteht die Spende, die ihr von 
ihnen nehmen sollt: Gold, Silber und Kupfer,  

 

Gold, Silber und Kupfer  
Alle diese wurden freiwillig gebracht, ein jeder, wie ihn sein 
Herz antrieb. Außer dem Silber, das wurde gleichmäßig 
gebracht, ein halber Schekel von jedem einen. Und wir finden 
nicht beim ganzen Bau des Mischkan, dass noch mehr Silber 
nötig war. So heißt es (Schem. 38:25–26)  גו׳וְכֶסֶף פְּקוּדֵי הָעֵדָה  

לַגֻּלְגֹּלֶתבֶּקַע   „das Silber der Musterung der Gemeinde … ein 
halber Schekel für jeden Kopf“. Das übrige Silber, das freiwillig 
dorthin gebracht wurde, verwendete man für כְלֵי שָׁרֵת,  
die Dienstgeräte im Mischkan. [Raschi]  

 

 

  



ן וְת מָ֛ ֽים׃וּתְכֵלֶ֧ת וְאַרְגָּ שׁ וְעִזִּ ֥ נִ֖י וְשֵׁ   4 וֹלַ֥עַת שָׁ

himmelblaue, purpurfarbene und karmesinrote 
Wolle, feines Leinen und Ziegenhaar,  

 

himmelblaue Wolle: Wolle, die mit dem Blut des Chilason 
[einer Art Tintenfisch] gefärbt war, dessen Farbe grünlich-blau 
war. [Raschi aus Menachot 44a]  

purpurfarben: Wolle, mit einer Art Farbe, die אַרְגָּמָן heißt, 
gefärbt. [Raschi]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

karmesinrot  
 Wolle, die mit roten Farbkörnern, die aus einem ,תוֹלַעַת שָׁנִי
Wurm (תוֹלַעַת) gewonnen werden, gefärbt ist. [Rambam]  

לַעַתתוֹ  hat die Bedeutung „Auge“, und bezeichnet hier eine 
Farbe „wie ein rotes Auge“. [Radak]  

Wolle, die rot gefärbt ist, heißt תוֹלַעַת. Die Farbe selbst heißt 
  [Raschbam] .שָׁנִי

 ist der Seidenwurm; die Farbe ist ein anderes Rot als תוֹלַעַת שָׁנִי
Purpur (אַרְגָּמָן). [Ibn Esra]  

feines Leinen  
  das ist Flachs. [Raschi] ,שֵׁשׁ

 ist Leinen aus einer der Flachsarten in Ägypten, ein sehr שֵׁשׁ
feines Gewebe und nicht gefärbt. [Saadia Gaon, Ibn Esra]  

und Ziegenhaar 
 bedeutet „das Haar von Ziegen“. Darum übersetzt Onkelos עִזִּים
 was von Ziegen kommt“, und nicht „Ziegen“ selbst, denn„ מַעְזֵי
der Targum von „Ziegen“ ist עִזַּיָּא. [Raschi]  

 

  

Eine kleine 
Menge Purpur 
(unten) und 
ein damit 
gefärbtes 
Textilstück.  

Bild: User 
Cmdrjameson auf 
de.wikipedia.org  



ים׃ ֽ טִּ י שִׁ ים וַעֲצֵ֥ ֖ חָשִׁ ת תְּ ים וְעֹרֹ֥ מִ֛ ם מְאָדָּ ת אֵילִ֧   5 וְעֹרֹ֨

rotgefärbte Widderfelle, Tachaschfelle, 
Akazienholz,  

 

rotgefärbte Widderfelle: sie waren nach dem Gerben 
rotgefärbt. [Raschi]  

Tachaschfelle: Tachasch war ein Tier, das nur damals lebte und 
viele Farben hatte. [Raschi aus Schabbat 28a-b]  

Das Fell des Tachasch hatte viele Farben, deshalb heißt es im 
Targum Onkelos Sasgona: ׂשָּׂש „freut sich“, בִּגְווֹנִין הַרְבֵּה  
„an vielerlei Farbe“. Rabbi Meir sagte: Das Tachasch zur Zeit 
von Mosche Rabbenu war ein einzigartiges Geschöpf; es hatte 
ein Horn auf der Stirn. Zu dieser Zeit hat es sich Mosche 
angeboten, der sein Fell für das Mischkan verwendete, und 
danach verschwand es. [Schabbat 28b]  

Akazienholz  
 Akazienholz“: Woher hatten sie dieses Holz in der„ וַעֲצֵי שִׁטִּים
Wüste? Das erklärt Rabbi Tanchuma: Jaakow Awinu sah mit 
prophetischem Blick, dass Israel ein Heiligtum in der Wüste 
bauen würde. Er brachte deshalb Zedern* nach Mizraim und 
pflanzte sie ein und befahl seinen Söhnen, sie mit sich zu 
nehmen, wenn sie Mizraim verlassen würden. [Raschi]  

 ,Zedern“; die Gemara (Rosch haSchana 23a) erklärt„ אֲרָזִים *
dass es zehn verschiedene Baumarten gibt, die mit dem Begriff 
  .(Akazie) שִׁטָּה bezeichnet werden, darunter אֲרָזִים

Akazienholz  
Vieles erschuf der Heilige, Er sei gesegnet, ohne dass die Welt 
würdig ist, sich ihres zu bedienen. Wovon ist die Rede? […] Von 
der Zeder. Die Welt wäre nicht würdig, sich ihrer zu bedienen, 
und sie wurde einzig für das Mischkan und den Tempel 
erschaffen. [Schemot Rabba 35:1]  

 

 

 

  



ים׃ ֽ מִּ רֶת הַסַּ ה וְלִקְטֹ֖ חָ֔ שְׁ מֶן הַמִּ ֣ מִים֙ לְשֶׁ שָׂ ר בְּ אֹ֑ מֶן לַמָּ ֖   6 שֶׁ

Öl für die Beleuchtung, Gewürze für das Salböl 
und für das Räucherwerk (Ketoret) aus 
Spezereien,  

 

Öl für die Beleuchtung: reines Olivenöl, um das 
„Ständige Licht“ (נֵר תָּמִיד) anzuzünden. [Raschi]  

Salböl: „salben“ bedeutet, jemanden in einem feierlichen 
Zeremoniell mit Öl übergießen und dadurch mit Aufgabe und 
Amt beauftragen.  

Gewürze für das Salböl: das gemacht wurde, um die Geräte 
des Heiligtums und das Heiligtum zu salben, um sie zu heiligen. 
Dazu waren Gewürze nötig, wie in Paraschat WeAta Tewaze 
(Schem. 30:7) erklärt wird. [Raschi]  

Räucherwerk: Der hebräische Ausdruck קְטֹרֶת bedeutet,  
Dampf und eine Rauchsäule aufsteigen lassen. [Raschi]  

Spezereien: wohlriechende Pflanzenbestandteile und Balsame.  

Gewürze für das Salböl und für das Räucherwerk aus 
Spezereien 
Dies ist zu verstehen als „Gewürze für das Salböl“, und 
„Spezereien für das Räucherwerk“. [Ramban]  

Dies ist zu verstehen als „Gewürze für das Salböl und 
[Gewürze] für das Räucherwerk aus Spezereien“. [Ibn Esra]  

 

 

 

  



ן׃ שֶׁ ד וְלַחֹֽ ים לָאֵפֹ֖ אִ֑ הַם וְאַבְנֵי֖ מִלֻּ   7 אַבְנֵי־שֹׁ֕

Schohamsteine und Steine zum Besetzen des 
Efod und des Brustschildes.  

 

Schohamsteine  
 ,Schohamsteine“: zwei waren dort nötig, für das Efod„ אַבְנֵי שֹׁהַם
das in Paraschat WeAta Tewaze vorkommt (Schem. 28:6). 
[Raschi]  

zum Besetzen  
 für die Füllungen. Weil man für sie aus Gold eine ,מִלֻּאִים
Fassung machte, wie eine Vertiefung, in die man den Stein 
hineinlegte, um die Vertiefung auszufüllen, darum werden sie 
 Steine der Füllungen“ genannt; die Fassung selbst„ אַבְנֵי מִלּוּאִים
wird מִשְׁבֶּצֶת genannt. [Raschi]  

des Efod und des Brustschildes  
Die Schohamsteine für das Efod und die Steine der Füllungen 
für den Brustschild (Choschen). Choschen und Efod werden in 
Paraschat WeAta Tewaze erklärt; sie waren Art von Schmuck. 
[Raschi]  

 

תוֹכָֽם׃ י בְּ ֖ כַנְתִּ שׁ וְשָׁ ֑ י מִקְדָּ שׂוּ לִ֖   8 וְעָ֥

Und sie sollen Mir ein Heiligtum errichten, dass 
Ich mitten unter ihnen wohne.  

 

Und sie sollen Mir ein Heiligtum errichten: sie sollen 
Meinem Namen zu Ehren ein Haus der Heiligkeit errichten. 
[Raschi]  

dass Ich mitten unter ihnen wohne  
G-tt sagt nicht, „dass Ich mitten in ihm (dem Heiligtum) wohne“, 
sondern „dass Ich mitten in  ihnen wohne“ – in jeder einzelnen 
Person, die ihr Herz für G-tt öffnet. [Reschit Chochma, 
Schne Luchot haBrit]  

 

 

 

  



ל־ בְנִ֣ית כָּ ת תַּ ן וְאֵ֖ כָּ֔ שְׁ בְנִ֣ית הַמִּ ת תַּ ה אוֹתְךָ֔ אֵ֚ ר אֲנִי֙ מַרְאֶ֣ ֤ ל אֲשֶׁ כֹ֗ כְּ
וּ׃ עֲשֽׂ ן תַּ יו וְכֵ֖ לָ֑  כֵּ

9  

Genau so, wie Ich dir den Plan der „Wohnung“ 
(Mischkan) und den Plan aller ihrer Geräte zeige, 
sollt ihr es anfertigen.  

 

Genau so, wie Ich dir zeige, hier, den Plan der „Wohnung“ 
(Mischkan): dieser Vers ist mit dem Vers zuvor verbunden.  
 כְּכֹל אֲשֶׁר ,“Sie sollen Mir ein Heiligtum errichten„ וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּשׁ
  genau so, wie Ich dir zeige“. [Raschi]„ אֲנִי מַרְאֶה אוֹתְ�

sollt ihr es anfertigen  
 und so sollt ihr tun“, auch in den späteren„ וְכֵן תַּעֲשׂוּ
Generationen, wenn eines von den Geräten verloren gehen 
sollte, oder wenn ihr für Mich die Geräte des Bet haMikdasch 
machen werdet, wie die Tische, Leuchter, Waschbecken und 
Gestelle, die König Schlomo anfertigte. Gleich der Gestalt von 
diesen sollt ihr sie machen. Wenn aber der Vers nicht mit dem 
vorhergehenden verbunden wäre, hätte er nicht schreiben 
dürfen ּוְכֵן תַּעֲשׂו, sondern ּכֵּן תַּעֲשׂו „so sollt ihr tun“. Und dann 
würde der Vers von der Herstellung des Ohel Moed („Zelt der 
Offenbarung“) und seiner Geräte sprechen. [Raschi]  

 

וּ  י אֲר֖וֹן וְעָשׂ֥ ים עֲצֵ֣ ֑ טִּ יִם שִׁ תַ֨ וֹ וָחֵ֜  אַמָּ צִי֙ רָחְבּ֔ ה וָחֵ֙ ֤ וֹ וְאַמָּ צִי אָרְכּ֗
צִי קֹמָתֽוֹ׃ ה וָחֵ֖ ֥  וְאַמָּ

10  

Sie sollen eine Truhe aus Akazienholz machen, 
21/2 Ellen lang, 11/2 Ellen breit und 11/2 Ellen 
hoch.  

 

Sie sollen eine Truhe machen: ähnlich einer Truhe, die man 
ohne Füße macht. [Raschi]  

Elle: im Hebräischen אַמָּה „ama“, ca. 45–48 cm.  

21/2 Ellen … 11/2 Ellen … 11/2 Ellen  
Diese Maße waren alle in halbe Ellen (amot) gebrochen, um zu 
zeigen: Jeder, der Torah lernt, muss die Selbstbezogenheit 
brechen und demütig sein. [Baal haTurim]  

 

 

 

  



י ֧ נּוּ וְעָשִׂ ֑ צַפֶּ יִת וּמִח֖וּץ תְּ ֥ ב טָה֔וֹר מִבַּ יתָ֤ אֹתוֹ֙ זָהָ֣ תָ עָלָי֛ו זֵר֥ זָהָ֖ב וְצִפִּ
יב׃  סָבִֽ

11  

Du sollst die Truhe mit reinem Gold überziehen, 
innen und außen sollst du ihn überziehen und 
sollst oben rundum eine goldene Kante 
anbringen.  

 

mit reinem Gold: ohne Verunreinigungen und Zusätze. 
[Raschbam, Chiskuni]  

innen und außen sollst du ihn überziehen  
Drei Kästen machte Bezalel, zwei aus Gold und eine aus Holz. 
Jede hatte vier Wände und einen Boden, und oben waren sie 
offen. Er stellte die aus Holz in die aus Gold und die aus Gold in 
die aus Holz und überzog den Rand oben mit Gold, sodass sie 
von innen und von außen überzogen waren. [Raschi]  

 

י  ֣ תֵּ יו וּשְׁ עֲמֹתָ֑ ע פַּ ֣ ה עַ֖ל אַרְבַּ ב וְנָתַ֣תָּ֔ ת זָהָ֔ עֹ֣ ע֙ טַבְּ וֹ אַרְבַּ קְתָּ לּ֗ וְיָצַ֣
ית׃ נִֽ ֵ ת עַל־צַלְע֖וֹ הַשּׁ עֹ֔ י֙ טַבָּ תֵּ ת וּשְׁ אֶחָ֔ ת עַל־צַלְעוֹ֙ הָֽ עֹ֗  טַבָּ

12  

Und du sollst für die Truhe vier goldene Ringe 
gießen und sie an seinen vier Ecken anbringen, 
auf der einen Seite zwei Ringe und auf der 
anderen Seite zwei Ringe.  

 

gießen  
  [Raschi] .וְתַתֵּי� bedeutet „gießen“, wie der Targum sagt וְיָצַקְתָּ 

Ecken  
 Winkel“. An den oberen„ זָוְיָתֵיהּ wie der Targum sagt ,פַּעֲמוֹתָיו
Ecken, nahe am Deckel, brachte man zwei Ringe auf dieser 
Seite und zwei auf dieser Seite an der Breitseite der Truhe an, in 
sie wurden die Stangen gelegt. Und die Längsseite der Truhe 
trennte die Stangen, 21/2 Ellen befanden sich zwischen einer 
Stange und der anderen, damit zwei Menschen, welche die 
Truhe trugen, dazwischen gehen konnten. So wird in der 
Gemara Menachot, Abschnitt ›Schte haLechem‹ (98b) erklärt. 
[Raschi]  

zwei Ringe auf der einen Seite: das sind die vier Ringe vom 
Anfang des Verses, und er erklärt dir jetzt, wo sie sich befanden. 
Der Buchstabe ו (Waw) im Wort וּשְׁתֵּי ist übrig. Denn die 
Bedeutung der Worte ist dieselbe, wie wenn שְׁתֵּי stehen würde. 
Und man muss es so erklären: „und zwei von diesen Ringen 
seien auf der einen Seite“. [Raschi]  

Seite  
צִדּוֹ –צַלְעוֹ  , Seite. [Raschi]  

 

 

 

  



ב׃ ם זָהָֽ יתָ֥ אֹתָ֖ ים וְצִפִּ ֑ טִּ י שִׁ י עֲצֵ֣ ֖ יתָ בַדֵּ ֥   13 וְעָשִׂ

Und du sollst Stangen aus Akazienholz 
anfertigen und sie mit Gold überziehen.  

 

Stangen  
מוֹטוֹת –בַּדֵּי  , Tragstangen [Raschi]  

 

ן וְהֵבֵא את אֶת־הָאָרֹ֖ ֥ ן לָשֵׂ ת הָאָרֹ֑ ת עַ֖ל צַלְעֹ֣ עֹ֔ בָּ טַּ ים֙ בַּ דִּ תָ֤ אֶת־הַבַּ
ם׃ הֶֽ  בָּ

14  

Und du sollst die Stangen in die Ringe an den 
Seiten der Truhe hineinstecken, damit man 
durch sie die Truhe tragen kann.  

 

 ֑ דִּ ן יִהְי֖וּ הַבַּ עֹת֙ הָאָרֹ֔ טַבְּ נּוּ׃בְּ ֽ רוּ מִמֶּ א יָסֻ֖   15 ים לֹ֥

In den Ringen der Truhe sollen die Stangen 
bleiben, sie dürfen nicht herausgezogen 
werden.  

 

sie dürfen nicht herausgezogen werden: niemals.  
[Raschi aus Joma 72a]  

 

ן ֖ ר אֶתֵּ ֥ ת אֲשֶׁ ת הָעֵדֻ֔ ן אֵ֚ ֖ אֶל־הָאָרֹ֑   16  אֵלֶֽיךָ׃ וְנָתַתָּ

In die Truhe sollst du die Tafeln des Bundes als 
Bezeugung legen, die Ich dir geben werde.  

 

In die Truhe sollst du legen  
Die Worte וְנָתַתָּ אֶל הָאָרֹן sind so zu lesen wie וְנָתַתָּ בָּאָרוֹן „in die 
Truhe sollst du legen“. [Raschi]  

Bezeugung  
 ist (עֵדוּת) Bezeugung“: die Torah, die eine Bezeugung„ עֵדוּת
zwischen Mir und euch, dass Ich euch die in ihr geschriebenen 
Gebote (Mizwot) befohlen habe. [Raschi]  

 

 

 

  



Tehillim Yomi — die täglichen Tehillim  

Man sagt diese Tehillim sofort an Schacharit anschließend.  
Wenn das nicht möglich ist, kann man sie den ganzen Tag über 

sagen – bis zu Schkiat ha-Chama (halachischer Sonnenuntergang). 

28. Tag  

Kap. 135 ― Ende 139  

  לחודש ח”כ יום
  ט”קל פרק סוף ― ה”קל פרק

Über diesen Link geht es zu den heutigen Tehillim  

http://tehilim.co/ 

Wenn man vom ersten bis zum letzten Tag eines hebräischen 
Monats durchhält, hat man das ganze Sefer Tehillim gesagt. 

 

 

Diese Webseite sollte nur an einem Ort verwendet werden, an 
dem Limud ha-Torah erlaubt ist. 

 

© Copyright Raw Sternglanz und Orot Wien 
Orot soll das Torah-Studium fördern: Verwendung zu Privatzwecken ist 

erwünscht. Jede andere Verwendung und Vervielfältigung bedarf dem 

schriftlichen Einverständnis der Rechteinhaber. 

 

Wollen auch Sie das Projekt »Orot« finanziell unterstützen?  
Wenden Sie sich bitte an sponsoring@orot.at für Details. 

 

 

  

http://tehilim.co/


Das Projekt Orot wird gesponsert von  

Gabriel Abaev, Michael Abaev, Benjamin Abramov, 

Eduard Emanuel Abramov, Ariel Babadschanov, 

Sharon Chachmov, Adam Kandov, Emanuel Leviev, 

Rafael Leviev, Zalman Malaiev, Elnatan Natanov, 

Dipl.-Ing. Avihay Shamuilov, Elijahu Ustoniazov, 

Yair und Michael Yagudayev, Ofir Zukowitci.  
 
 
 
 

 לזכות הילדה 
  נתן ותמי־אל בת איילת

  משפחתה כל עםלברכה והצלחה 

 
  משפחת לזכות

  מלייבזלמן הלוי ותמר חוה 
  לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם

 
 

 

  



  לעילוי נשמת
  ז״לזלפה  תב אמא | ז״ל ציביהבן  משה

  ז״ל רחל תב ליזה
 ז״ל חנהבן  מישה דמקרי מיכאל

  פרוזה ירהש פירה תב ז״ל רפאלה מיכל
  ז״ל לאה תב שרה

  ז״ל יעלבן  חננאל
  ז״ל אורלי האולגבן  מיכאל | ז״ל סתראבן  נריה

  ז״לשרה  תב ליזה | ז״לבחמל בן  הלוי זלמן
  לאהרמי בן  ידמקר ז״ל רחמין | ז״ל זולאיבן  אליהו
  ז״ל דבורהבן  פנחס | ז״ל בלוריהבן  דוד

  דבורה תז״ל ב ליאל נהד
  ז״ליעקב בת  ציפורה (סוניא) | ז״ל עמנואלבן  יאיר

  ז״לישועה בן יעקב 
  ז״ל ברוכהבן  וריק׳ז | ז״ל ברוכהבן  אמנון

  ז״ל שלמה בן דוד וחמי מורי
  תנצב״ה

In liebevollem Andenken an  

Joseph ben Pessach sel. A.  

Eda bat Jehoschua sel. A.  

  תנצב״ה
 

 

 

  


