
 
 

Sonntag, 4. Jänner 2026 — ט״ו טבת תשפ״ו 
Schemot — Erste Alija  

 

ת יַעֲ  יְמָה אֵ֣ ים מִצְרָ֑ אִ֖ ל הַבָּ רָאֵ֔ נֵי֣ יִשְׂ מוֹת֙ בְּ ה שְׁ לֶּ ישׁ וּבֵית֖וֹ וְאֵ֗ ב אִ֥ קֹ֔
אוּ׃ ֽ  בָּ

1:1  

Das sind die Namen der Kinder Israel, die nach 
Mizraim kamen — mit Jaakow waren sie 
gekommen, ein jeder Mann mit seinem 
Haushalt:  

 

Das sind die Namen der Kinder Israel  
Obwohl der Vers ihre Namen bereits bei ihrem Leben 
aufgezählt hat, zählt er sie wieder nach ihrem Tod, um die Liebe 
zu ihnen zu zeigen. Und sie sind mit den Sternen verglichen, die 
Er nach ihrer Zahl und ihren Namen hinausführt und heimbringt, 
wie es im Vers heißt (Jesch.40:26) הַמּוֹצִיא בְמִסְפָּר צְבָאָם  
 G-tt führt nach der Zahl ihr Heer hinaus, alle„ לְכֻלָּם בְּשֵׁם יִקְרָא
benennt Er sie mit Namen“. [Raschi]  

Das sind die Namen der Kinder Israel  
Jede Woche lese der Mensch den Wochenabschnitt: jeden Vers 
zwei Mal im hebräischen Original, und ein Mal in der 
aramäischen Übersetzung Onkelos‘ (Schna’im mikra 
we-echad targum), bevor man bei der Torahlesung am 
Schabbat den gesamten Abschnitt hört (Berachot 8a, 
Schulchan Aruch, Orach Chaim 285).  

Diese Halacha findet man hier angedeutet in den Worten  
 und das sind die Namen der„) וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
Kinder Israel“). Jeder Buchstabe dieser vier Worte kann als 
Anfangsbuchstabe eines neuen Wortes gelesen werden:  

 

 

 

Der Mensch, der  

schna’im mikra we-echad targum 

mit angenehmer Stimme lernt, 

wird viele lange Jahre leben.  

[Baal haTurim]  

  – ״וְאֵלֶּה שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל״
 ראשי תיבות 

 סדר הומד לשר אאדם ו״
 רגום תאחד וקרא מנים ש
 , שיריעים נקול ב
  ״.עולםלרוכים אבות רנים שחיה י

 

 

 

  



 
 
Das sind die Namen der Kinder Israel  
Die Anfangsbuchstaben von שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הַבָּאִים „die Namen 
der Kinder Israel“ ergeben das Wort שִּׁבְיָה („Gefangenschaft“): 
sogar als sie in Mizraim in Gefangenschaft waren, behielten sie 
 Namen der Kinder Israel“ und änderten sie„ שְׁמוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל
nicht. Das sagen unsere Weisen: „Im Verdienst von drei Dingen 
wurden sie aus Mizraim erlöst – weil sie nicht ihre Namen 
änderten …“. [Baal haTurim]  

Die Anfangsbuchstaben und Endbuchstaben von יִשְׂרָאֵל הַבָּאִים 
„[Namen der Kinder] Israel, die kamen“ ergeben zusammen das 
Wort מִילָה (Beschneidung). Die Endbuchstaben von ׁאֵת יַעֲקֹב אִיש 
„mit Jaakow [waren sie gekommen], ein jeder Mann …“ 
ergeben das Wort שַּׁבָּת (Schabbat). Um dich zu lehren: Weil sie 
die Mizwot von Schabbat und Beschneidung bewahrten, 
wurden sie aus Mizraim erlöst. [Baal haTurim]  

Der Vers beginnt mit dem Buchstaben ו (Waw): וְאֵלֶּה und endet 
auch mit dem Buchstaben ו im Wort ּבָּאו. Der Zahlenwert des 
Buchstabens Waw ist 6, 2 x 6 = 12, entsprechend den 
zwölf Stämmen. Wie das Gleichnis eines Baumeisters, der einen 
Palast erbaut mit e iner  Säule, und das Gebäude stürzt ein. Da 
baut er einen Palast mit zwei  Säulen, und das Gebäude stürzt 
ein. Er baut mit drei  Säulen, und das Gebäude stürzt ein. Was 
tut er? Er baut den Palast mit zwölf Säulen und da steht er fest 
und prächtig. So war es auch mit Awraham und Jizchak, bei 
denen es schlechte Nachkommen gab (Ischmael und Esaw), bis 
die zwölf Stämme kamen, bei denen alles heilig und rein war. 
Und sie sind die zwölf Säulen, auf denen die Welt steht. 
[Baal haTurim]  

die nach Mizraim kamen  
Das klingt, als wären sie eben erst nach Mizraim gekommen, 
doch waren sie zu diesem Zeitpunkt schon 80 Jahre lang in 
Mizraim? Solange Josef gelebt hatte, mussten sie keine Steuern 
zahlen, und jetzt nach Josefs Tod mussten sie Steuern zahlen, so 
als wären sie neu ins Land gekommen. [Daat Skenim]  

mit Jaakow waren sie gekommen  
  mit Jaakow“. [Targum Onkelos]„ עִם יַעֲקֹב bedeutet אֵת יַעֲקֹב

ein jeder Mann mit seinem Haushalt  
 ein jeder mit seinem Haushalt“: jeder Mann war„ אִישׁ וּבֵיתוֹ
verheiratet. Denn Jaakow hatte sie alle verheiratet, bevor sie 
nach Mizraim zogen, damit sie nicht von der moralisch 
schlechten Gesellschaft dort beeinflusst würden. [Chiskuni] 

 ein jeder mit seinem Haushalt“: jeder Mann war„ אִישׁ וּבֵיתוֹ
seiner Ehefrau treu und hielt sich von moralisch schlechten 
Taten fern, und in diesem Verdienst wurden sie erlöst. [Kli Jakar]  

 

 

 

  



ה׃ י וִיהוּדָֽ מְע֔וֹן לֵוִ֖ ן שִׁ   2 רְאוּבֵ֣

Rëuwen, Schimon, Levi und Jehuda,   

ן׃ ן וּבְנְיָמִֽ ר זְבוּלֻ֖ שכָ֥ ָ   3 יִשּׂ

Jissachar, Sewulun und Binjamin,   

und Binjamin  
Josef wird hier nicht erwähnt, denn er war nicht von den mit 
Jaakow nach Mizraim Kommenden. [Chiskuni]  

 

ר׃ ֽ ֥ד וְאָשֵׁ י גָּ לִ֖ ן וְנַפְתָּ ֥   4 דָּ

Dan und Naftali, Gad und Ascher.   

יִם׃ ף הָיָ֥ה בְמִצְרָֽ ים נָפֶ֑שׁ וְיוֹסֵ֖ בְעִ֣ ב שִׁ י יֶֽרֶךְ־יַעֲקֹ֖ ל־נֶפֶ֛שׁ יֹצְאֵ֥ י כָּ יְהִ֗   5 וַֽ

Und es waren alle Nachkommen von Jaakow 
70 Seelen, und Josef war in Mizraim.  

 

Und Josef war in Mizraim  
Haben wir denn nicht gewusst, dass er in Mizraim war? Der Vers 
sagt es, um dich die Frömmigkeit (צִדְקוּת) Josefs zu lehren. So 
wie er war, als er die Schafe seines Vaters gehütet hatte, so 
blieb er, als er in Mizraim war und König wurde – er blieb genau 
so stark in seiner Frömmigkeit. [Raschi]  

Und es waren alle Nachkommen von Jaakow 
יֹצְאֵי יֶרֶ� יַעֲקֹב וַיְהִי כָּל נֶפֶשׁ , wörtl. alle Seelen, die aus der Hüfte 

Jaakows hervorgingen.  

 

וֹר הַהֽוּא׃ ל הַדּ֥ יו וְכֹ֖ ֤מָת יוֹסֵף֙ וְכָל־אֶחָ֔   6 וַיָּ

Und Josef starb und alle seine Brüder und diese 
ganze Generation.  

 

und diese ganze Generation  
Die 70 Personen, die ursprünglich nach Mizraim gekommen 
waren. [Raschbam]  

Die Mizrim, denn danach steht (Vers 8) אֲשֶׁר לאֹ יָדַע אֶת יוֹסֵף  
„der von Josef nichts wusste“. [Ibn Esra]  

Diese ganze Generation, sowohl die Mizrim als auch die 
Kinder Israel. [Chiskuni]  

 

 

 

  



ֽעַצְמ֖וּ  וּ וַיַּ רְבּ֥ רְצ֛וּ וַיִּ שְׁ יִּ ר֧וּ וַֽ ל פָּ רָאֵ֗ לֵ֥א וּבְנֵי֣ יִשְׂ מָּ ד וַתִּ ד מְאֹ֑ מְאֹ֣  בִּ
ם׃ רֶץ אֹתָֽ  הָאָ֖

7  

Und die Kinder Israel waren fruchtbar und 
wimmelten und mehrten sich und wurden sehr 
sehr mächtig, und das Land wurde voll mit 
ihnen.  

 

waren fruchtbar und wimmelten  
Die hebräischen Frauen gebaren sechs Kinder bei einer Geburt 
(Midrasch Tanchuma). [Raschi]  

waren fruchtbar und wimmelten  
 waren fruchtbar und„ פָּרוּ וַיִּשְׁרְצוּ וַיִּרְבּוּ וַיַּעַצְמוּ בִּמְאֹד מְאֹד
wimmelten und mehrten sich und wurden sehr sehr mächtig“: 
waren  fruchtbar und  wimmelten und  mehrten sich und 
wurden  sehr  sehr  mächtig. Aus diesen sechs Ausdrücken 
sieht man, dass die hebräischen Frauen sechs Kinder bei einer 
einzigen Geburt gebaren. [Baal haTurim]  

 ;waren fruchtbar“: in der Schwangerschaft„ פָּרוּ
 wimmelten“: bei der Geburt, denn sie erlitten keine„ וַיִּשְׁרְצוּ
Fehlgeburt; ּוַיִּרְבּו „mehrten sich“: sie zogen die Kleinen auf, bis 
sie groß waren, ohne dass einer starb; ּוַיַּעַצְמו „wurden mächtig“: 
auch als sie schon älter waren, waren sie stark und gesund, und 
so wurde das Land voll mit ihnen. [Raschbam]  

 wimmelten“: die Frauen gebaren sechs Säuglinge bei„ וַיִּשְׁרְצוּ
einer Geburt; ּוַיִּרְבּו „mehrten sich“: ihre Kinder waren groß und 
stattlich; ּוַיַּעַצְמו „wurden mächtig“: und stark; בִּמְאֹד מְאֹד „sehr, 
sehr“: in dieser Welt und in der Künftigen Welt. 
[Rabbenu Bechaje]  

 

 

 

  



ף׃ ע אֶת־יוֹסֵֽ א־יָדַ֖ ר לֹֽ ֥ יִם אֲשֶׁ שׁ עַל־מִצְרָ֑ לֶךְ־חָדָ֖ קָ֥ם מֶֽ   8 וַיָּ

Da stand ein neuer König über Mizraim auf, der 
von Josef nichts wusste.  

 

ein neuer König  
Raw und Schmuel sind unterschiedlicher Meinung: einer sagt, 
„neuer König“ bedeutet wirklich ein neuer König.  
Der andere sagt, der König erließ neue strenge Gesetze 
(Sota 11a). [Raschi]  

der von Josef nichts wusste  
Er stellte sich so, als ob er Josef nicht kenne. [Raschi]  

Er konnte Josef nicht leiden. [Neziw]  

Da stand ein neuer König über Mizraim auf  
Weil er selbst nicht aus der Königsfamilie stammte, steht der 
Ausdruck וַיָּקָם „stand auf“. [Ibn Esra]  

Es steht der Ausdruck וַיָּקָם „stand auf“, weil er wie ein Feind 
gegen das Volk Israel aufstand. [Chiskuni]  

Der Ausdruck וַיָּקָם „stand auf“ weist darauf hin, dass es eine 
gewalttätige Machtübernahme war.  
[Rabbi Schimschon R. Hirsch]  

 

 

 

  



נּוּ׃ ֽ ב וְעָצ֖וּם מִמֶּ ל רַ֥ רָאֵ֔ נֵי֣ יִשְׂ ם בְּ ה עַ֚ וֹ הִנֵּ֗ אמֶר אֶל־עַמּ֑   9 וַיֹּ֖

Und er sagte zu seinem Volk: Seht, das Volk der 
Kinder Israel ist zahlreich und stärker als wir.  

 

Und er sagte zu seinem Volk: Seht, das Volk der 
Kinder Israel  
Pharao begann mit dem Ratschlag, daher wurde er auch zuerst 
geschlagen. Er begann mit dem Ratschlag, wie es heißt  
 und er sagte zu seinem Volk“; daher wurde er„ וַיּאֹמֶר אֶל עַמּוֹ
zuerst geschlagen, wie es heißt (Schem. 7:29)  ְעַמְּ�וּבְכָה וּב  

]יַעֲלוּ הַצְפַרְדְּעִים[וּבְכָל עֲבָדֶי�   „über dich, über dein Volk und über 
all deine Diener werden die Frösche kommen“. [Sota 11a]  

Seht, das Volk  
 seht, das Volk“: die Kinder Israel sind zu einem Volk„ הִנֵּה עַם
geworden; und es können nicht zwei Völker in einem Land 
leben. [Kli Jakar]  

ל״יִ י חַ שֵׁ נְ ״אַ  פֵּרוּשׁ –עַם  , „Volk“ im Sinn von: die Kinder Israel 
haben zu viele Soldaten. [Ha’amek Dawar]  

als wir  
Das Wort ּמִמֶּנּו bedeutet [zahlreicher und stärker] „als wir“. 
[Targum Jonathan]  

zahlreich und stärker als wir  
Das Wort ּמִמֶּנּו bezieht sich ausschließlich auf עָצוּם „stärker [als 
wir]“, nicht aber auf רַב „zahlreich“, denn die Mizriam waren von 
größerer Bevölkerungsanzahl als die Kinder Israel. Der Versteil 
ist also zu lesen  עַם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רַבהִנֵּה  „Seht, das Volk der Kinder 
Israel ist zahlreich“, ּוְעָצוּם מִמֶּנּו „und stärker als wir“. [Abarbanel]  

Das Wort ּמִמֶּנּו bezieht sich sowohl auf עָצוּם „stärker [als wir]“, 
als auch auf רַב „zahlreich“. Zwar waren die Kinder Israel nicht so 
zahlreich wie die Mizriam, doch waren Geburtenrate und 
Bevölkerungswachstum stärker als bei den Mizrim. Der Versteil 
ist also zu lesen הִנֵּה עַם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל „Seht, das Volk der Kinder 
Israel ist zahlreich“, ּרַב וְעָצוּם מִמֶּנּו „zahlreicher und stärker als 
wir“. [Ralbag]  

 

 

 

  



ף  אנָה מִלְחָמָה֙ וְנוֹסַ֤ י־תִקְרֶ֤ ֽ ה כִּ ה וְהָיָ֞ ן־יִרְבֶּ֗ ה ל֑וֹ פֶּ מָ֖ תְחַכְּ בָה נִֽ הָ֥
רֶץ׃ ה מִן־הָאָֽ ֖נוּ וְעָלָ֥ ינוּ וְנִלְחַם־בָּ נְאֵ֔ ם־הוּא֙ עַל־שֹׂ֣  גַּ

10  

Lasst uns das Volk Israel überlisten; damit es sich 
nicht vermehre und es geschieht, wenn Krieg 
eintritt, dass auch das Volk Israel sich unseren 
Hassern anschließt und gegen uns kämpft und 
aus dem Land zieht.  

 

Lasst uns  
  bedeutet „sich vorbereiten“. [Raschi] הָבָה

 .bedeutet, lasst uns einen Plan entwerfen הָבָה
[Sifre Dewarim 13]  

Lasst uns überlisten  
 hat den Zahlenwert (5+2+5=) 12: Lasst uns die (“Lasst uns„) הָבָה
zwölf Stämme der Hebräer überlisten. [Baal haTurim]  

Lasst uns überlisten  
לֵא�הֵיהֶם –הָבָה נִתְחַכְּמָה לוֹ  , Lasst uns Ihn – ihren G-tt – überlisten. 

[Schemot Rabba 1:9, Sota 11a]  

Lasst uns überlisten: das Volk; wir wollen listig überlegen, was 
wir dem Volk tun können.  

Unsere Weisen erklären, wir wollen Ihn überlisten, den Helfer 
Israels, indem wir Sein Volk durch Wasser richten, da Er bereits 
geschworen hat, keine Sündflut mehr über die Welt zu bringen 
(und sie verstanden nicht, dass Er eine solche nicht über die 
ganze Welt, wohl aber über eine Nation bringen würde. Alter 
Raschitext). [Raschi, Sota 11a]  

Andere Erklärung: Sie verstanden nicht, dass Er die Flut nicht 
über sie bringen wird, sondern sie selbst in das Wasser stürzen 
werden, wie es heißt (Schem. 14:27) ֹוּמִצְרַיִם נָסִים לִקְרָאתו  
„und die Mizrim flohen dem Wasser entgegen“. Das ist, was 
R. Elasar gesagt hat: In dem Topf, in dem sie kochten, wurden 
sie selbst gekocht. [Sota 11a]  

und aus dem Land zieht: gegen unseren Willen; unsere Lehrer 
erklären (Sota 11a), wie einer, der sich selbst verwünscht und 
seine Verwünschung anderen anhängt. Und dann ist es, als 
wenn im Vers stünde וְעָלִינוּ מִן הָאָרֶץ „und wir  (die Mizrim) 
müssen das Land verlassen“, und sie (die Hebräer) werden es 
einnehmen. [Raschi]  

 

 

 

  



י בֶן עָרֵ֤ ם וַיִּ֜ סִבְלתָֹ֑ ת֖וֹ בְּ עַן עַנֹּ ים לְמַ֥ י מִסִּ֔ רֵ֣ ימוּ עָלָיו֙ שָׂ ֤ שִׂ נוֹת֙  וַיָּ מִסְכְּ
ם תֹ֖ ה אֶת־פִּ ס׃ לְפַרְעֹ֔  וְאֶת־רַעַמְסֵֽ

11  

Da setzten sie über das Volk Israel Aufseher, um 
sie mit ihren Lastarbeiten zu drücken, und sie 
bauten für Pharao Vorratsstädte— Pitom und 
Ramses.  

 

Da setzten sie  
  wörtl. „über es“ – über das Volk Israel. [Raschi] ,וַיָּשִׂימוּ עָלָיו

Da setzten sie  
Statt וַיָּשִׂימוּ עָלָיו („setzten über ihn“ in der Einzahl) sollte stehen 

עֲלֵיהֶם וַיָּשִׂימוּ  („setzten über sie“, die Kinder Israel). Die Mizrim 
hängten Pharao eine Ziegelform um den Hals, und wenn ein 
Jude kam, der sagte „Ich bin so schwere Arbeit nicht gewohnt“, 
zeigten sie auf Pharao und fragten „Bist du etwa verwöhnter als 
unser König?!“ [Sota 11a]  

Aufseher  
 Steuer“, „Abgabe“. Die Aufseher„ מַס kommt vom Wort מִסִּים
waren diejenigen, die von ihnen die Abgabe, die 
Arbeitsleistung forderten. Und worin bestand die Forderung? 
Dass sie für Pharao Vorratsstädte bauten. [Raschi]  

mit ihren Lastarbeiten zu drücken: mit den Lastarbeiten der 
Mizrim zu drücken. Denn es steht עַנֹּתוֹ בְּסִבְ�תָם  
„das Volk mit ihren Lasta rbei ten zu drücken“ in der 
Mehrzahl, und nicht ֹוֹבְּסִבְלוֹת עַנֹּתו  „das Volk mit seiner 
Lastarbeit“. [Raschi, Misrachi]  

Vorratsstädte  
Der Begriff עָרֵי מִסְכְּנוֹת bedeutet, wie von Onkelos als  
 übersetzt – „Vorratslager“. So finden wir auch קִרְוֵי בֵּית אוֹצְרֵי
(Jesch. 22:15) לֶ� בּאֹ אֶל הַסּוֹכֵן הַזֶּה „Geh, begib dich zu diesem 
Verwalter“, dem Verwalter, der über die Vorräte gesetzt war. 
[Raschi]  

Pitom und Ramses: die früher nicht dazu geeignet gewesen 
waren, und sie machten sie stark und zu einem Vorratslager. 
[Raschi]  

 

 

 

  



נֵי֥ נֵי֖ בְּ צוּ מִפְּ קֻ֕ ץ וַיָּ ן יִפְרֹ֑ ה֖ וְכֵ֣ ן יִרְבֶּ ֥ וּ אֹת֔וֹ כֵּ ר֙ יְעַנּ֣ ל׃ וְכַאֲשֶׁ רָאֵֽ   12 יִשְׂ

Aber je mehr die Mizrim sie unterdrückten, desto 
mehr nahmen die Hebräer zu, und desto mehr 
breiteten sie sich aus, sodass ihnen die 
Kinder Israel ein Ekel wurden.  

 

Aber je mehr die Mizrim sie unterdrückten  
Je mehr die Mizrim ihr Herz darauf richteten, sie zu quälen, 
umso mehr war das Herz G-ttes, sie zu vermehren und 
auszubreiten. [Raschi]  

desto mehr breiteten sie sich aus  
Der g-ttliche Geist (ׁרוּחַ הַקֹּדֶש) sagte so.  
„Ihr sagt  ֶּן יִרְבֶּהפ  – dass sie sich nicht ausbreiten,  
und Ich sage  ֵּן יִרְבֶּהכ  – desto mehr sollen sie sich ausbreiten“ 
(Sota 11a). [Raschi]  

sodass ihnen die Kinder Israel ein Ekel wurden  
 ein Ekel wurden“: das eigene Leben wurde den Mizrim„ וַיָּקֻצוּ
zum Ekel wegen der Hebräer; die Existenz der Hebräer war 
ihnen zuwider.  

Unsere Weisen erklären, die Hebräer waren ihnen קוֹצִים,  
ein Dorn im Auge. [Raschi]  

sodass ihnen die Kinder Israel ein Ekel wurden  
Die Mizrim hatten eine solche Abneigung gegen die Hebräer, 
dass sie nicht mehr ruhig schlafen konnten und mitten in der 
Nacht aufwachten ( הלַ יְ לַּ ים בַּ יצִ קִ מְ  ). [Mincha Belula]  

 

 

 

  



רֶךְ׃ פָֽ ל בְּ רָאֵ֖ נֵי֥ יִשְׂ יִם אֶת־בְּ דוּ מִצְרַ֛ עֲבִ֧   13 וַיַּ

Deshalb trieben die Mizrim die Kinder Israel mit 
Härte zur Arbeit an.  

 

mit Härte  
  Schwere“. [Onkelos]„ בְּקַשְׁיוּ hat die Bedeutung בְּפָרֶ�

Rabbi Eliëser sagt: Lies das Wort �ֶבְּפָר als �ַבְּפֶה ר „mit weichem 
Mund“: Pharao überredete sie ursprünglich zur harten Arbeit 
mit leeren Versprechen. Rabbi Schmuel bar Nachmani sagt: Lies 
das Wort �ֶבְּפָר als בִּפְרִיכָה „mit Erdrückung“. [Sota 11b]  

mit Härte  
אֶת הַגּוּף וּמְשַׁבַּרְתּוֹ הַמְפָרֶכֶת, בַּעֲבֹדָה קָשָׁה –בְּפָרֶ�   „mit Härte“: mit 

harter Arbeit, die den Körper zermürbt und zerbricht.  
[Raschi]  

mit Härte  
 .“hat die Bedeutung „Demütigung“ und „Qual בְּפָרֶ�
[Saadia Gaon]  

  hat die Bedeutung „Brechen“. [Raschbam] בְּפָרֶ�

Lies das Wort �ֶבְּפָר als �ַבְּפֶה ר „mit weichem Mund“; Pharao 
überredete sie ursprünglich zur harten Arbeit mit einer 
Manipulation: „Baut hier Städte für euch als Wohnort“. 
[Baal haTurim]  

 

ה  ים וּבְכָל־עֲבֹדָ֖ חֹמֶ֙ר֙ וּבִלְבֵנִ֔ ה בְּ ה קָשָׁ֗ עֲבֹדָ֣ ם בַּ יהֶ֜ וַיְמָרְר֨וּ אֶת־חַיֵּ
ם בְּ  ר־עָבְד֥וּ בָהֶ֖ ם אֲשֶׁ דָתָ֔ ל־עֲבֹ֣ ת כָּ ה אֵ֚ דֶ֑ ָ שּׂ רֶךְ׃בַּ  פָֽ

14  

Und sie machten ihnen das Leben bitter durch 
harte Arbeit mit Lehm und Ziegeln und 
verschiedenen Feldarbeiten; zu allen Arbeiten, 
die sie ihnen aufgaben, zwangen die Mizrim sie 
mit Härte.  

 

 

 

  



ת דֹ֖ מְיַלְּ יִם לַֽ לֶךְ מִצְרַ֔ א֙מֶר֙ מֶ֣ ה  וַיֹּ פְרָ֔ אַחַת֙ שִׁ ם הָֽ ֤ ר שֵׁ ת אֲשֶׁ֨ עִבְרִיֹּ֑ הָֽ
ה׃ נִ֖ית פּוּעָֽ ֵ ם הַשּׁ ֥  וְשֵׁ

15  

Und der König von Mizraim sagte zu den 
hebräischen Hebammen, von denen die eine 
Schifra und die andere Puah hieß:  

 

Hebamme ist eine Geburtshelferin.  

Hebammen  
Das Wort מְיַלְּדֹת hat dieselbe Bedeutung wie מוֹלִידוֹת, Frauen, die 
Geburtshilfe leisten. Doch kommt die Wurzel in der leichten 
Form ( קַל לְשׁוֹן ) und in der schweren Form ( כָּבֵד לְשׁוֹן ) vor,  
wie שׁוֹבֵר und מְשַׁבֵּר, und wie דּוֹבֵר und מְדַבֵּר. Ebenso ֹלִידמו  und 
  [Raschi] .מְיַלֵּד

Von den sieben בִּנְיָנִים (Konjugationsstämmen) werden vier 
קזָ ש חָ גֵ דָּ  leicht“ genannt und haben kein„ קַל  „starkes Dagesch“ 
im Mittelbuchstaben der Wurzel. Diese vier Formen sind:  
  .Hufal (הׇפְעַל oder) הֻפְעַל Hifil; und הִפְעִיל ;Nifal נִפְעַל ;Kal קַל

Die anderen drei Formen werden כָּבֵד „schwer“ oder „intensiv“ 
genannt, und haben ein  ָּקזָ ש חָ גֵ ד  „starkes Dagesch“ im zweiten 
Buchstaben der Wurzel. Diese drei Formen sind:  
  .Hitpael ,הִתְפַּעֵל Pual; und פֻּעַל ;Pi’el פִּעֵל

 Form, die bedeutet: einer Frau-הִפְעִיל ist eine leichte מוֹלִיד
beistehen bei der Geburt.  

 .Form, die dieselbe Bedeutung hat-פִּעֵל ist eine intensive מְיַלֵּד
Oft beschreibt die „schwere“ grammatische Form eine 
intensivere Handlung als die „leichte“ Form. Demgemäß wird 
 für eine gewöhnliche Geburt verwendet; dagegen מוֹלִיד
bezeichnet die Form מְיַלֵּד eine schwere Geburt, die stärkere 
Unterstützung durch die Hebamme erfordert. [Beer Rechowot]  

sagte zu den hebräischen Hebammen  
תמְיַלְּדֹת הָעִבְרִיֹּ   bedeutet „hebräische Hebammen“. [Raschbam]  

könnte auch als „Hebammen für מְיַלְּדֹת הָעִבְרִיֹּת  die hebräischen 
Frauen“ gelesen werden – d.h. die Hebammen waren mizrische 
Frauen. Denn es ist schwer vorzustellen, dass Pharao 
hebräische Frauen mit dem Mord an den hebräischen Babys 
beauftragte. [Abarbanel]  

die eine Schifra: das war [Mosches Mutter] Jochewed; der 
Name „Schifra“ kommt daher, weil sie die Kinder pflegte (שַׁפִּיר 
„schön“); und die andere Puah: das war [Jocheweds Tochter] 
Miriam, weil sie den Kindern zurief und mit ihnen sprach und 
sich mit ihnen unterhielt, wie Frauen tun, die ein weinendes 
Kind besänftigen (Sota 11b). „Puah“ bedeutet „laut rufen“. 
[Raschi]  

 

 

 

  



ן עַל־הָאָבְנָ֑יִם אִם וֹת וּרְאִיתֶ֖ עִבְרִיּ֔ דְכֶן֙ אֶת־הָֽ יַלֶּ אמֶר בְּ ן הוּא֙ וַיֹּ֗ ֥ ־בֵּ
יָה׃ יא וָחָֽ ֥ת הִ֖ ן אֹת֔וֹ וְאִם־בַּ ֣  וַהֲמִתֶּ

16  

Wenn ihr den Hebräerinnen bei der Geburt helft, 
dann sollt ihr genau schauen auf den 
Geburtsstuhl. Wenn es ein Sohn ist, dann sollt ihr 
ihn töten; ist es aber eine Tochter, so könnt ihr 
sie am Leben lassen.  

 

bei der Geburt helft  
Die Verbform בְּיַלֶדְּכֶן („wenn ihr bei der Geburt helft“) ist so zu 
verstehen wie die Form בְּהוֹלִידְכֶן. [Raschi]  

auf den Geburtsstuhl  
 auf den Geburtsstuhl“, den Sitz einer gebärenden„ עַל הָאָבְנָיִם
Frau. An anderer Stelle (Jesch. 37:3) verwendet der Vers den 
Begriff מַשְׁבֵּר. Ähnlich (Jirm. 18:3) עוֹשֶׂה מְלָאכָה עַל הָאָבְנָיִם  
„er arbeitet auf der Töpferscheibe“, dem Platz für das 
Handwerksgerät des Töpfers. [Raschi]  

  ist ein Ausdruck für die Gebärmutter der Frau. [Ibn Esra] הָאָבְנָיִם

Wenn es ein Sohn ist  
Pharao achtete nur auf die Jungen, weil ihm seine Astrologen 
gesagt hatten, dass ein Junge geboren wird, der Israel erlösen 
wird. [Raschi]  

könnt ihr sie am Leben lassen  
 bleibe sie am Leben“ ist so zu„ [ist es aber eine Tochter] וָחָיָה
verstehen wie וְתִחְיֶה (Zukunftsform, „sollt ihr sie am Leben 
lassen“). [Raschi]  

 

 

 

  



ן  ֥ר אֲלֵיהֶ֖ בֶּ ֛ר דִּ אֲשֶׁ וּ כַּ א עָשׂ֔ ים וְלֹ֣ אֱלהִֹ֔ דֹת֙ אֶת־הָ֣ מְיַלְּ אןָ הַֽ ירֶ֤ וַתִּ
י֖ןָ אֶת חַיֶּ יִם וַתְּ לֶךְ מִצְרָ֑ ים׃מֶ֣  ־הַיְלָדִֽ

17  

Die Hebammen aber fürchteten G-tt und taten 
nicht, wie ihnen der König von Mizraim gesagt 
hatte, sondern ließen die Kinder am Leben.  

 

fürchteten G-tt  
Das Wort  ָ   Furcht“. [Raschbam]„ יִרְאָה kommt vom Begriff וַתִּירֶאן

Diese mizrischen Hebammen nahmen das Judentum auf sich 
( גַּיְּרוּהׅתְ  ). [Moschaw Skenim]  

ließen die Kinder am Leben  
Die Hebammen ließen sie nicht nur am Leben, sondern 
erhie l ten sie am Leben und versorgten sie mit Speisen und 
Getränken.  

Das erste  ָ  und das zweite ,וְקַיִּימָא übersetzt der Targum mit וַתְּחַיֶּין
mit וְקַיֵּימְתִּין, weil im Hebräischen die weibliche Form in der 
Mehrzahl, und zwar dieselbe Form sowohl die dritte als auch die 
zweite Person bezeichnen kann. Wie (Schem. 2:19)  
 sie sagten, ein mizrischer Mann“, ist die„ וַתּאֹמַרְןָ אִישׁ מִצְרִי
Vergangenheit wie ּוַיּאֹמְרו in der männlichen Form.  
 ihr spracht mit eurem Mund“ (Jirm. 44:25), wie„ וַתְּדַבֵּרְנָה בְּפִיכֶם
  in der männlichen Form. Ebenso im Vers (Jech. 13:19) וַתְּדַבְּרוּ

תִי אֶל עַמִּיוַתְּחַלְּלֶנָה אוֹ  „ihr habt mich bei Meinem Volk entweiht“, 
ist die Vergangenheit חִלַּלְתֶּם, wie ּוַתְּחַלְּלו in der männlichen 
Form. [Raschi]  

 

 

 

  



Tehillim Yomi — die täglichen Tehillim  

Man sagt diese Tehillim sofort an Schacharit anschließend.  
Wenn das nicht möglich ist, kann man sie den ganzen Tag über 

sagen – bis zu Schkiat ha-Chama (halachischer Sonnenuntergang). 

15. Tag  

Kap. 77 ― Ende 78  

  לחודש ו”ט יום
  ח”ע פרק סוף ― ז”ע פרק

Über diesen Link geht es zu den heutigen Tehillim  

http://tehilim.co/ 

Wenn man vom ersten bis zum letzten Tag eines hebräischen 
Monats durchhält, hat man das ganze Sefer Tehillim gesagt. 

 
 

 

 

  

http://tehilim.co/


 

 
 
 
 
 
 

Man muss sich sehr anstrengen,  
den täglichen Abschnitt aus dem Chumasch  

zu lernen 
– am Sonntag die 1. Alija,  
am Montag die 2. Alija,  
am Dienstag die 3. Alija,  
am Mittwoch die 4. Alija,  
am Donnerstag die 5. Alija,  
am Freitag die 6. Alija  
und am Schabbat die 7. Alija bis zum Ende der 
Parascha,  

täglich Tehillim zu sagen,  
und das ganze Sefer Tehillim am Schabbat 
Mewarchim.  
Das ist entscheidend für Dich, Deine Kinder 
und Deine Enkelkinder.  

—HaJom Jom, 25. Schwat  

 

 

  



Diese Webseite sollte nur an einem Ort verwendet werden, an 
dem Limud ha-Torah erlaubt ist. 

 

© Copyright Raw Sternglanz und Orot Wien 
Orot soll das Torah-Studium fördern: Verwendung zu Privatzwecken ist 

erwünscht. Jede andere Verwendung und Vervielfältigung bedarf dem 

schriftlichen Einverständnis der Rechteinhaber. 

 

Wollen auch Sie das Projekt »Orot« finanziell unterstützen?  
Wenden Sie sich bitte an sponsoring@orot.at für Details. 

 

 

  



Das Projekt Orot wird gesponsert von  

Gabriel Abaev, Michael Abaev, Benjamin Abramov, 

Eduard Emanuel Abramov, Ariel Babadschanov, 

Sharon Chachmov, Adam Kandov, Emanuel Leviev, 

Rafael Leviev, Zalman Malaiev, Elnatan Natanov, 

Dipl.-Ing. Avihay Shamuilov, Elijahu Ustoniazov, 

Yair und Michael Yagudayev, Ofir Zukowitci.  
 
 
 
 

 לזכות הילדה 
  נתן ותמי־אל בת איילת

  משפחתה כל עםלברכה והצלחה 

 
  משפחת לזכות

  מלייבזלמן הלוי ותמר חוה 
  לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם

 
 

 

  



  לעילוי נשמת
  ז״לזלפה  תב אמא | ז״ל ציביהבן  משה

  ז״ל רחל תב ליזה
 ז״ל חנהבן  מישה דמקרי מיכאל

  פרוזה ירהש פירה תב ז״ל רפאלה מיכל
  ז״ל לאה תב שרה

  ז״ל יעלבן  חננאל
  ז״ל אורלי האולגבן  מיכאל | ז״ל סתראבן  נריה

  ז״לשרה  תב ליזה | ז״לבחמל בן  הלוי זלמן
  לאהרמי בן  ידמקר ז״ל רחמין | ז״ל זולאיבן  אליהו
  ז״ל דבורהבן  פנחס | ז״ל בלוריהבן  דוד

  דבורה תז״ל ב ליאל נהד
  ז״ליעקב בת  ציפורה (סוניא) | ז״ל עמנואלבן  יאיר

  ז״לישועה בן יעקב 
  ז״ל ברוכהבן  וריק׳ז | ז״ל ברוכהבן  אמנון

  ז״ל שלמה בן דוד וחמי מורי
  תנצב״ה

In liebevollem Andenken an  

Joseph ben Pessach sel. A.  

Eda bat Jehoschua sel. A.  

  תנצב״ה
 

 

 

  


