
 
 

Sonntag, 1. März 2026 — י״ב אדר תשפ״ו 
Ki Tissa — Erste Alija  

 

ר׃ אמֹֽ ה לֵּ ֥ ֥ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ   30:11  וַיְדַבֵּ

Und der Ewige sagte zu Mosche, wie folgt:   

פֶר  ישׁ כֹּ֧ תְנ֜וּ אִ֣ רָאֵל֮ לִפְקֻדֵיהֶם֒ וְנָ֨ נֵיֽ־יִשְׂ אשׁ בְּ א אֶת־רֹ֥ ָ֞ י תִשּׂ ֣ כִּ
ד אֹתָ֑  פְקֹ֣ וֹ לַיהוָה֖ בִּ ם׃נַפְשׁ֛ ד אֹתָֽ פְקֹ֥  ם וְלאֹ־יִהְיֶה֥ בָהֶ֛ם נֶ֖גֶף בִּ

12  

Wenn du aufnimmst die Kopfzahl der Kinder 
Israel von ihren Gemusterten, dann soll ein jeder 
für seine Seele ein Sühnegeld dem Ewigen 
geben, wenn man sie mustert; damit keine 
Seuche über sie komme, wenn man sie mustert.  

 

Paraschat Ki Tissa  
Die ersten zwei Alijot in Paraschat Ki Tissa sind ungewöhnlich 
lang. Für „Kohen“ und „Levi“ werden 92 Verse gelesen; für die 
übrigen fünf Alijot zusammen – 47 Verse.  

Die Halacha sagt: Ist jemand blind oder lahm, darf man ihn nicht 
zur Alija über ein blindes oder lahmes Tier aufrufen  
  .um ihn nicht zu beschämen ,(Waj. 22:22 ,עַוֶּרֶת אוֹ שָׁבוּר)

Der Stamm Levi beteiligte sich nicht an der Sünde des 
Goldenen Kalbes. Deshalb ruft man für die Lesung bis nach 
dem Goldenen Kalb nur Männer aus dem Stamm Levi auf; nicht 
aber Israel: um sie nicht zu beschämen. [R. Meir Jechiel von 
Ostrowtza]  

Wenn du aufnimmst  
 bedeutet „aufnehmen“, „feststellen“, wie der תִשָּׂא
Targum Onkelos sagt אֲרֵי תְקַבֵּיל יָת חוּשְׁבַּן. Wenn du die Summe 
ihrer Zahl aufnehmen willst, um zu wissen, wieviele sie sind, 
dann zähle sie nicht nach Köpfen; sondern jeder einzelne soll 
½ Schekel geben und zähle die Schekel, um ihre Zahl zu wissen. 
[Raschi]  

Wenn du aufnimmst  
 wenn du aufnimmst“: die Gesamtsumme wird„ כִּי תִשָּׂא אֶת ראֹשׁ
 genannt. Denn für die Berechnung werden (“wörtl. „Kopf) ראֹשׁ
die einzelnen Positionen in Spalte um Spalte aufgelistet, und 
abschließend wird am Kopf des Dokuments die Gesamtsumme 
vermerkt. [Ibn Esra]  

 
 
 
 
 
 

 



 
soll geben  
Lies das Wort ונתנו von hinten nach vorne, und es entsteht 
wieder ונתנו, um dir zu zeigen, dass wegen der Zedaka, die der 
Mensch gibt, es ihm an nichts fehlen wird. [Baal haTurim]  

Es ist eine geprüfte Tatsache (בָּדוּק וּמְנסֶֻּה), dass wegen der 
Zedaka, die der Mensch gibt, es ihm an nichts fehlen wird, im 
Gegenteil: er wird Reichtum und Ehre erlangen. [Tur, 
Jore Dea §247]  

Gemusterte: die Musterung ist eine Untersuchung der 
körperlichen und geistigen Eignung eines Menschen für den 
Wehrdienst.  

damit keine Seuche über sie komme  
Denn auf die Zahl hat der böse Blick Einfluss, und die Seuche 
könnte über sie kommen, wie wir in den Tagen von König David 
finden (2 Schmu. 24:15). [Raschi]  

דֶשׁ  קֶל הַקֹּ֑ ֣ שֶׁ קֶל בְּ ֖ ֶ ית הַשּׁ ים מַחֲצִ֥ קֻדִ֔ ל־הָעֹבֵר֙ עַל־הַפְּ נ֗וּ כָּ זֶה֣׀ יִתְּ
יהוָֽה׃ ה לַֽ רוּמָ֖ קֶל תְּ ֶ֔ ית הַשּׁ קֶל מַחֲצִ֣ ֶ֔ רָה֙ הַשּׁ ים גֵּ רִ֤  עֶשְׂ

13  

Dieses sollen sie geben, jeder, der durch die 
Musterungen geht: die Hälfte eines Schekels 
nach dem Schekel des Heiligtums — 20 Gera hat 
ein solcher Schekel; die Hälfte des Schekels als 
Abgabe für den Ewigen.  

 

Dieses sollen sie geben  
Er zeigte ihm gleich einer Münze aus Feuer, deren Gewicht 
½ Schekel betrug, und sagte zu ihm: So wie diese sollen sie 
geben. [Raschi]  

der durch die Musterungen geht  
Es ist die Art der Zählenden, dass sie die zu Zählenden einen 
nach dem anderen vorüberziehen lassen; ebenso (Waj. 27:32) 
-alles, was unter dem Stab hindurch„ כֹּל אֲשֶׁר יַעֲבֹר תַּחַת הַשָּׁבֶט
geht“; ebenso (Jirm. 33:13) תַּעֲבֹרְנָה הַצּאֹן עַל יְדֵי מוֹנֶה „werden die 
Schafe vorüberziehen an dem sie Zählenden“. [Raschi]  

Schekel des Heiligtums  
Mosche legte eine Silbermünze für das Volk fest, denn er war 
der König. Diese Münze nannte er שֶׁקֶל (Schekel), denn jede 
Münze enthielt das volle Gewicht an Silber (מִּשְׁקָל שָׁלֵם) und 
nicht weniger, und keinerlei minderwertige Metalle. Und weil 
die Schätzungen (עֲרָכִין) und die Auslösung des Erstgeborenen – 
die heilig (geweiht) sind – anhand dieser Münze geschehen, und 
ebenso all die Münzen für das Mischkan, deshalb nennt der Vers 
diese Münze „Münze des Heiligtums“ (ׁשֶׁקֶל הַקֹּדֶש). [Ramban]  

die Hälfte eines Schekels nach dem Schekel des 
Heiligtums  
Nach dem Gewicht des Schekel, das ich dir festgesetzt habe, 
damit die heiligen Schekel zu wiegen, wie zum Beispiel die im 
Abschnitt der Schätzungen (עֲרָכִין) und des Erbfeldes (שְׂדֵה אֲחֻזָּה, 
Wajikra 27). [Raschi]  

 



 
 
20 Gera hat der Schekel  
Jetzt erklärt der Vers, wieviel ein Schekel betrug. Gera: soviel 
wie Mea (kleine Münze); ebenso (1 Schmu. 2:36) ֹיָבאֹ לְהִשְׁתַּחֲוֹת לו
 wird kommen, sich zu bücken für eine„ לַאֲגוֹרַת כֶּסֶף וְכִכַּר לָחֶם
Silbermünze und einen Laib Brot“. 20 Gera hat der Schekel: 
denn der ganze Schekel hat 4 Sus; und der Sus hatte 
ursprünglich 5 Mea; nur später kam man und fügte 
ein Sechstel (שְׁתוּת) hinzu und erhöhte ihn auf 6 Mea Silber; und 
diesen halben Schekel, den ich dir gesagt habe, sollen sie als 
Spende dem Ewigen geben. [Raschi]  

die Hälfte eines Schekels — 20 Gera hat ein solcher Schekel  
Der halbe Schekel war ein Ausdruck der jüdischen Einheit: 
Arme und Reiche gaben denselben Betrag. Deshalb – statt 
einfach zu sagen „Gib 10 Gera“ – sagt die Torah „gib die Hälfte 
von 20 Gera“. Wir können Einheit nur erreichen, wenn wir alle 
wahrnehmen, dass wir nur Hälften sind. Um zu einem ganzen 
Schekel zu werden, müssen wir uns mit unserem Mitmenschen 
vereinen.  

Ähnlich sind wir auch in unserer Beziehung mit G-tt nur „halb“. 
Die zehn Kräfte der Seele (Verstand: Chochma, Bina, Daat; und 
Gefühle: Chessed, Gewura, Tiferet, Nezach, Hod, Jessod, 
Malchut) entsprechen den zehn Kräften (Sefirot genannt), die 
G-tt beim Schaffen der Welt einsetzte.  

Wenn wir alle zehn Kräfte unserer Seele, jedes Detail unserer 
Persönlichkeit, ausrichten, um G-tt zu dienen, dann vereinigen 
sich unsere 10 Kräfte mit Seinen 10 Kräften. Unsere  
10 werden 20: ein heiliger Schekel. [Rabbi von Lubawitsch]  

ת  רוּמַ֥ ן תְּ ֖ עְלָה יִתֵּ נָה֖ וָמָ֑ ים שָׁ רִ֥ ֛ן עֶשְׂ ים מִבֶּ קֻדִ֔ ל הָעֹבֵר֙ עַל־הַפְּ כֹּ֗
 יְהוָֽה׃

14  

Jeder, der durch die Musterungen geht, von 
20 Jahren an und darüber, soll die Abgabe des 
Ewigen geben.  

 

von 20 Jahren an und darüber  
Der Vers lehrt dich hier, dass keiner unter 20 Jahren zum Heer 
auszog und zu den Männern gerechnet wurde. [Raschi]  

 

 

 

  



קֶל לָתֵת֙ אֶת־ ֑ ָ ית הַשּׁ חֲצִ֖ מַּ יט מִֽ א יַמְעִ֔ ל֙ לֹ֣ ה וְהַדַּ ֗ א־יַרְבֶּ יר לֹֽ ֣ עָשִׁ הֶֽ
ר עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶֽם׃ ֖ ה לְכַפֵּ ת יְהוָ֔ רוּמַ֣  תְּ

15  

Der Reiche soll nicht mehr und der Arme soll 
nicht weniger als die Hälfte eines Schekels 
geben als Abgabe für den Ewigen, für eure 
Seelen zu sühnen.  

 

für eure Seelen zu sühnen: dass ihr durch die Zählung nicht 
sterbt.  

Andere Erklärung: לְכַפֵּר עַל נַפְשֹׁתֵיכֶם „für eure Seelen zu 
sühnen“, weil er ihnen hier drei Spenden andeutete. Es steht 
hier drei Mal תְּרוּמַת ה׳ „Spende des Ewigen“; eine war die 
Spende für die silbernen Sockel des Mischkan; denn er zählte 
das Volk, als sie mit den freiwilligen Spenden für das Mischkan 
anfingen; da gab jeder einen halben Schekel, das ergab 
100 kikar, so heißt es (Schem. 38:25) וְכֶסֶף פְּקוּדֵי הָעֵדָה מְאַת כִּכָּר 
„das Silber der Musterung der Gemeinde betrug 100 kikar“, 
davon wurden die Sockel gemacht. So heißt es dort (Vers 27)  
 es waren 100 kikar Silber …“. Die zweite„ וַיְהִי מְאַת כִּכַּר הַכֶּסֶף
Spende kam auch durch eine Zählung: er zählte sie nämlich, als 
das Mischkan aufgerichtet war; das ist die Zählung, die am 
Anfang des Buches der Zählungen (Bam. 1:1) steht  

אֶחָד לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי בַּשָּׁנָה הַשֵּׁנִיתבְּ   „am ersten des zweiten Monats im 
zweiten Jahr“; da gab ein jeder einen halben Schekel. Diese 
Schekel waren bestimmt, damit die Opfer der Gemeinde 
 in jedem Jahr zu kaufen; daran waren Arme und (קָרְבְּנוֹת צִבּוּר)
Reiche gleich beteiligt, und von dieser Spende heißt es hier  
 für eure Seelen zu sühnen“, denn die„ לְכַפֵּר עַל נַפְשֹׁתֵיכֶם
Korbanot wurden zur Sühne gebracht. Und die dritte war die 
Spende für das Mischkan, wie es heißt (Schem. 35:24)  

תְּרוּמַת כֶּסֶף וּנְחֹשֶׁת כָּל מֵרִים  „jeder, der eine Spende von Silber 
und Kupfer bringt“; daran war nicht die Hand aller gleich, 
sondern jeder gab, wie ihn sein Herz antrieb. [Raschi]  

 

 

 

  



ל וְנָתַ  רָאֵ֔ נֵי֣ יִשְׂ ים מֵאֵת֙ בְּ רִ֗ פֻּ ֣סֶף הַכִּ ֞ אֶת־כֶּ ֣ אֹת֔וֹ עַל־וְלָקַחְתָּ תָּ
ר  ֖ ה לְכַפֵּ רוֹן֙ לִפְנֵי֣ יְהוָ֔ ל לְזִכָּ רָאֵ֤ י יִשְׂ הֶל מוֹעֵ֑ד וְהָיָה֩ לִבְנֵ֨ ת אֹ֣ עֲבֹדַ֖

  עַל־נַפְשֹׁתֵיכֶֽם׃

16  

Und nimm das Geld der Sühne von den Kindern 
Israel und gib es für den Bau des Zeltes der 
Zusammenkunft; und es sei für die Kinder Israel 
zum Andenken vor dem Ewigen, Sühne zu 
bringen euren Seelen.  

 

und gib es für den Bau des Zeltes der Zusammenkunft  
Daraus lernst du, dass ihnen befohlen wurde, Israel am Anfang 
der Spende für das Mischkan nach der Sünde mit dem 
Goldenen Kalb zu zählen; weil die Seuche in sie gedrungen war, 
wie es heißt (Schem. 32:35) וַיִּגֹּף ה׳ אֶת הָעָם „der Ewige schlug 
das Volk“. Es ist das mit einer Herde zu vergleichen, die ihrem 
Besitzer lieb ist und auf welche die Pest gekommen ist; wenn 
die Pest aufgehört hat, sagt er zum Hirten: Ich bitte dich, zähle 
meine Schafe und stelle fest, wieviel davon übriggeblieben sind, 
um zu zeigen, dass sie ihm lieb ist.  

Man kann aber nicht sagen, dass diese Zählung dieselbe war 
wie die in Sefer Bamidbar. Bei jener Zählung steht  
 am ersten des zweiten Monats“; das Mischkan„ בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הַשֵּׁנִי
aber wurde am ersten des ersten Monats errichtet; so steht 
(Schem. 40:2) בְּיוֹם הַחֹדֶשׁ הָרִאשׁוֹן בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ תָּקִים „am Tag des 
ersten Monats, am ersten des Monats sollst du errichten“; und 
von dieser Zählung wurden die Sockel gemacht, von ihren 
Schekeln; so heißt es (Schem. 38:27) וַיְהִי מְאַת כִּכַּר הַכֶּסֶף לָצֶקֶת  
„es betrug 100 kikar Silber, um zu gießen …“. Daraus lernst du, 
dass zwei Zählungen waren: eine am Anfang ihrer Spende nach 
Jom Kippur im ersten Jahr und eine im zweiten Jahr im Ijar, 
nachdem das Mischkan errichtet war.  

Wenn du aber fragst, ist es möglich, dass bei beiden Zählungen 
das Volk Israel genau gleich war – 603.550 Personen? Denn bei 
dem Silber der Musterung der Gemeinde (Schem. 38:26) steht 
diese Zahl, und in Sefer Bamidbar steht sie ebenfalls (Bam. 1:46) 

וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת וחֲַמִשִּׁים וַיִּהְיוּ כָּל הַפְּקֻדִים שֵׁשׁ מֵאוֹת אֶלֶף וּשְׁ�שֶׁת אֲלָפִים  
„es betrugen alle Gemusterten 603.550“. Die Zählungen waren 
aber doch in zwei verschiedenen Jahren, und es ist nicht 
möglich, dass nicht während der ersten Zählung 19jährige 
waren, die noch nicht mitgezählt wurden und die bei der 
zweiten Zählung 20jährig geworden waren? Die Antwort darauf 
ist, bezüglich des Alters der Männer fanden beide Zählungen in 
demselben Jahr statt; nur für die Zeitrechnung vom Auszug aus 
Mizraim waren es zwei Jahre, weil man den Auszug aus Mizraim 
vom Monat Nissan an zählt, wie wir in der Gemara 
Rosch haSchana (2b) lernen. Und das Mischkan wurde im ersten 
Jahr gebaut und im zweiten errichtet, weil sich das Jahr am 
1. Nissan erneuert. Aber der Jahrgang der Männer wurde nach 
der Zählung der Jahre der Welt angenommen, die mit Tischre 
beginnen. Es fanden also die beiden Zählungen in demselben 

 



Jahr statt; die erste Zählung war im Tischre nach Jom Kippur, als 
der Ewige Israel ihrem Wunsch entgegenkam und ihnen verzieh, 
und ihnen der Bau des Mischkan befohlen wurde; und die 
zweite Zählung am 1. Ijar. [Raschi]  

für den Bau des Zeltes der Zusammenkunft 
Das sind die Sockel, die dafür hergestellt wurden. [Raschi]  

ר׃וַיְדַבֵּ֥  אמֹֽ ה לֵּ ֥   17 ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ

Und der Ewige sagte zu Mosche, wie folgt:   

הֶל  ין־אֹ֤ ֽ ֣ אֹת֗וֹ בֵּ ת לְרָחְצָ֑ה וְנָתַתָּ שֶׁ וֹ נְחֹ֖ ת וְכַנּ֥ שֶׁ וֹר נְחֹ֛ יּ֥ יתָ כִּ וְעָשִׂ֜
יִם׃ ה מָֽ מָּ ֖ ֥ שָׁ חַ וְנָתַתָּ ֔ זְבֵּ ין הַמִּ  מוֹעֵד֙ וּבֵ֣

18  

Mache ein Becken aus Kupfer und sein Gestell 
aus Kupfer zum Waschen und setze es zwischen 
das Zelt der Zusammenkunft und den Altar und 
gib Wasser hinein.  

 

ein Becken  
 wie ein großer Kessel mit Hähnen, die aus ihren Öffnungen ,כִּיּוֹר
Wasser ausströmen ließen. [Raschi]  

und sein Gestell  
 Basis“, ein Sockel, der für das„ וּבְסִיסֵיהּ wie der Targum sagt ,וְכַנּוֹ
Waschbecken zurechtgemacht war. [Raschi]  

zum Waschen: bezieht sich auf das Waschbecken. [Raschi]  

und zwischen den Altar: den Ganzopfer-Altar ( ח הָעוֹלָהמִזְבַּ  ), 
bei dem geschrieben steht, dass er vor dem Eingang des Zeltes 
der Zusammenkunft war. Das Waschbecken war ein bisschen 
nach der Seite hin gezogen und stand gegenüber dem Raum 
zwischem dem Altar und dem Mischkan. Es bildete also 
keinerlei Trennung zwischen ihnen, da es heißt (Schem. 40:29) 
-und den Ganzopfer„ וְאֵת מִזְבַּח הָעֹלָה שָׂם פֶּתַח מִשְׁכַּן אֹהֶל מוֹעֵד
Altar stellt er an den Eingang des Zeltes der Zusammenkunft“. 
Das heißt, der Altar befand sich vor dem Zelt der 
Zusammenkunft. Aber das Waschbecken befand sich nicht vor 
dem Zelt der Zusammenkunft. Wie ist das zu verstehen? Es war 
ein bisschen nach Süden hin gezogen; so wird in 
Sewachim (58b) gelernt. [Raschi]  

 

 

 

  



נּוּ אֶת־יְדֵיהֶ֖ם וְאֶת־רַגְלֵיהֶֽ  ֑ ן וּבָנָי֖ו מִמֶּ   19 ם׃וְרָחֲצ֛וּ אַהֲרֹ֥

Und Aharon und seine Söhne sollen daraus ihre 
Hände und ihre Füße waschen.  

 

ihre Hände und ihre Füße  
Gleichzeitig wusch (heiligte) er Hände und Füße. So lernen wir 
in Sewachim (19b): Wie war das Heiligen von Händen und 
Füßen? Er legte seine rechte Hand auf seinen rechten Fuß und 
seine linke Hand auf seinen linken Fuß und heiligte. [Raschi]  

 

ם אֶל־ ֤ תָּ תוּ א֣וֹ בְגִשְׁ א יָמֻ֑ יִם וְלֹ֣ הֶל מוֹעֵד֛ יִרְחֲצוּ־מַ֖ ם אֶל־אֹ֧ בֹאָ֞ בְּ
יהוָֽה׃ ה לַֽ ֖ ֶ יר אִשּׁ ת לְהַקְטִ֥ רֵ֔ חַ֙ לְשָׁ ֙ זְבֵּ  הַמִּ

20  

Wenn sie hineingehen in das Zelt der 
Zusammenkunft, sollen sie sich mit Wasser 
waschen, damit sie nicht sterben, oder wenn sie 
zum Altar hintreten, um den Dienst zu 
verrichten, eine Feuergabe verdampfen zu 
lassen für den Ewigen.  

 

Wenn sie hineingehen in das Zelt der Offenbarung:  
um am Morgen und am Nachmittag das Räucherwerk (Ketoret) 
verdampfen zu lassen oder vom Blut des Stieres des 
gesalbten Kohen oder der Ziegenböcke wegen Götzendienstes 
zu spritzen (Sewachim 19b). [Raschi]  

damit sie nicht sterben: aber wenn sie sich nicht waschen, 
sterben sie. Denn in der Torah stehen allgemeine Regeln; aus 
der Regel für ,Nein‘ kannst du das ,Ja‘ entnehmen. [Raschi aus 
Sanhedrin 83b]  

zum Altar: dem äußeren, wobei er nicht in das Zelt der 
Zusammenkunft hineingeht, sondern im Vorhof bleibt. [Raschi]  

 

ם חָק־עוֹלָם֛ ל֥וֹ  ה לָהֶ֧ תוּ וְהָיְתָ֨ א יָמֻ֑ ם וְלֹ֣ ם וְרַגְלֵיהֶ֖ וְרָחֲצ֛וּ יְדֵיהֶ֥
ם׃  וּלְזַרְע֖וֹ לְדֹרֹתָֽ

21  

Sie sollen ihre Hände und Füße waschen, damit 
sie nicht sterben. Das sei für sie ein ewiges 
Gesetz, ihm und seinen Nachkommen in allen 
Generationen.  

 

damit sie nicht sterben: um die Todesstrafe für den zu 
bestimmen, der einen Dienst beim Altar verrichtet, ohne dass er 
Hände und Füße geheiligt hat; denn die Todesstrafe im Vers 
zuvor hätten wir nur auf den bezogen, der das Heiligtum selbst 
( יכָלהֵ  ) betritt. [Raschi]  

 

 

  



ר׃ אמֹֽ ה לֵּ ֥ ֥ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ   22 וַיְדַבֵּ

Und der Ewige sagte zu Mosche:   

מָן־ שׁ מֵא֔וֹת וְקִנְּ רוֹר֙ חֲמֵ֣ ים רֹאשׁ֒ מָר־דְּ מִ֣ שָׂ ה קַח־לְךָ֮ בְּ ֣ וְאַתָּ
 ֥ ִ ם חֲמִשּׁ שֶׂ יִם וּקְנֵה־בֹ֖ ים וּמָאתָ֑ ֣ ִ ם מַחֲצִית֖וֹ חֲמִשּׁ ֥שֶׂ יִם׃בֶּ  ים וּמָאתָֽ

23  

Nimm dir vorzügliche Gewürze: freifließende 
Myrrhe 500 Schekel Gewicht, von Gewürzrinde 
die Hälfte — das sind 250 Schekel Gewicht, und 
wohlriechendes Gewürzrohr 250 Schekel 
Gewicht.  

 

vorzügliche Gewürze  
בִיםחֲשׁוּ –בְּשָׂמִים ראֹשׁ  , vorzügliche Gewürze – geschätzte. 

[Raschi]  

Gewürzrinde  
 Gewürzrinde“. Weil Kinman die Rinde eines Baumes„ וְקִנְּמָן בֶּשֶׂם
ist, von der es gute gibt, die guten Geruch und guten 
Geschmack hat, und solche gibt, die nur wie Holz ist, darum 
sagt der Vers קִנְּמָן בֶּשֶׂם „Gewürzrinde“ – von der guten. [Raschi]  

die Hälfte  
 ,die Hälfte“ von dem, was man bringt„ מַחֲצִיתוֹ חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם
„sei 250“. Also war das Ganze 500, so wie das Maß der 
freifließenden Myrrhe (מָר דְּרוֹר). Wenn es aber so ist, warum 
stehen dabei die Hälften? Weil es eine Vorschrift des Verses war 
 es in zwei Hälften zu bringen, um zwei Mal das ,(גְּזֵרַת הַכָּתוּב)
Übergewicht beim Wiegen hinzuzuzufügen, weil man nicht 
genau (ohne Übergewicht zu geben) wiegt. So wird in Keritot 5a 
gelehrt. [Raschi]  

und Gewürzrohr  
 Gewürzrohr“. Weil es auch Rohr gibt, das nicht zu„ קְנֵה בֹשֶׂם
den Gewürzen gehört, ist es für den Vers nötig, Gewürzrohr zu 
sagen. [Raschi]  

250: Die Summe des ganzen Gewichtes. [Raschi]  

 

 

 

  



שׁ מֵא֖  ה חֲמֵ֥ ֕ ין׃וְקִדָּ מֶן זַ֖יִת הִֽ ֥ דֶשׁ וְשֶׁ קֶל הַקֹּ֑ ֣ שֶׁ   24 וֹת בְּ

Und von Kida 500 Schekel Gewicht nach dem 
Schekel des Heiligtums; und Olivenöl ein Hin.  

 

Kida  
 Kida ist der Name der Wurzel eines Krautes, in der Sprache קִדָּה
der Weisen קְצִיעָה Kezia. [Raschi]  

ein Hin: 12 Log. Die Weisen Israels sind darüber verschiedener 
Meinung. Rabbi Meir sagt, man kochte die Wurzeln darin. Da 
sagte Rabbi Juda zu ihm: Selbst um die Wurzeln nur zu salben, 
hätte das Öl nicht gereicht. Sondern man weichte die Wurzeln 
zuerst in Wasser ein, damit sie das Öl nicht verschlangen, und 
dann goss man das Öl darüber, bis es den Wohlgeruch 
angenommen hatte, und schöpfte dann das Öl von den Wurzeln 
ab. [Raschi aus Horajot 11b]  

 

חַ  ה רֹקֵ֑ ֣ חַת מַעֲשֵׂ קַח מִרְקַ֖ דֶשׁ רֹ֥ חַת־קֹ֔ מֶן מִשְׁ יתָ אֹת֗וֹ שֶׁ֚ ֣ וְעָשִׂ
דֶשׁ יִהְיֶהֽ׃ חַת־קֹ֖ מֶן מִשְׁ ֥  שֶׁ

25  

Und mache daraus ein heiliges Salböl, eine 
Salbenmischung nach Art des Salbenmischers; 
ein heiliges Salböl sei es.  

 

Salbenmischung  
קַחרֹ   „Salbenmischung“ ist ein Hauptwort. Die Betonung 

beweist es, da sie auf der vorletzten Silbe ist. Und es ist wie die 
Worte רֶקַע „Wohlgeruch“ und רֶגַע „Augenblick“; nicht wie 
(Jesch. 51:15) רֹגַע הַיָּם „errege das Meer“, (Jesch. 42:5) רֹקַע הָאָרֶץ 
„der die Erde ausgedehnt hat“, wo die Betonung auf der 
letzten Silbe ist. Jede Sache, die mit der anderen so vermischt 
wird, dass die eine von der anderen, sei es einen Geruch oder 
einen Geschmack annimmt, wird Mischung (מִרְקַחַת) genannt. 
[Raschi]  

Salbenmischung  
 Salbenmischung“. Eine durch kunstvolle„ רֹקַח מִרְקַחַת
Vermengung hergestellte Mischung. [Raschi]  

Werk des Salbenmischers  
 .Salbenmischer“: so heißt der entsprechende Künstler„ רֹקֵחַ 
[Raschi]  

 

 

 

  



ת הֶל מוֹעֵ֑ד וְאֵ֖ ֥ ב֖וֹ אֶת־אֹ֣ חְתָּ ת׃ וּמָשַׁ   26 אֲר֥וֹן הָעֵדֻֽ

Und salbe damit das Zelt der Zusammenkunft 
und die Truhe des Gesetzes,  

 

Und salbe damit  
Alle Salbungen waren wie der griechische Buchstabe Chi (Χ), 
außer der Salbung der Könige, die wie eine Krone war. [Raschi 
aus Keritot 5b]  

Truhe des Gesetzes  
 wörtl. Truhe der Bezeugung; die Truhe mit den ,אֲרוֹן הָעֵדֻת
Bundestafeln als Bezeugung (עֵדוּת) zwischen Mir und euch, dass 
Ich euch die Mizwot der Torah befohlen habe. [Raschi zu 
Schemot 25:16]  

 

יו לָ֔ ל־כֵּ לְחָן֙ וְאֶת־כָּ ֻ ֥ח  וְאֶת־הַשּׁ ת מִזְבַּ לֶ֑יהָ וְאֵ֖ ה וְאֶת־כֵּ נֹרָ֖ וְאֶת־הַמְּ
רֶת׃ טֹֽ  הַקְּ

27  

und den Tisch und alle seine Geräte und den 
Leuchter und seine Geräte und den Räucheraltar.  

 

וֹ׃ נּֽ ר וְאֶת־כַּ יֹּ֖ לָ֑יו וְאֶת־הַכִּ ל־כֵּ ֥ח הָעֹלָה֖ וְאֶת־כָּ   28 וְאֶת־מִזְבַּ

Und den Ganzopfer-Altar und alle seine Geräte 
und das Becken und sein Gestell.  

 

 

 

  



ל ים כָּ ֑ דָשִׁ דֶשׁ קָֽ ם וְהָי֖וּ קֹ֣ ֣ אֹתָ֔ תָּ שְׁ שׁ׃וְקִדַּ ֽ הֶ֖ם יִקְדָּ גֵ֥עַ בָּ   29 ־הַנֹּ

Und heilige sie, sie sollen hochheilig sein; wer 
sie berührt, muss heilig sein.  

 

Und heilige sie  
Diese Salbung heiligt sie, dass sie hochheilig werden. Und worin 
besteht ihre Heiligkeit? Alles, was berührt, alles, was für das 
Dienstgerät (כְלִי שָׁרֵת) geeignet ist, erhält, sobald es 
hineinkommt, selbst Heiligkeit, dass es durch Verlassen des 
Vorhofes, durch Übernachten und durch Berührung von einem, 
der sich heute untergetaucht hat, aber noch keinen 
Sonnenuntergang gehabt hat (טְבוּל יוֹם), untauglich wird, dass es 
weiter nicht ausgelöst werden kann, um zur Unheiligkeit 
hinauszugehen. Aber eine Sache, die nicht für die Dienstgeräte 
geeignet ist, heiligen sie nicht.  

Bezüglich des Altares wird darüber eine ganze Mischna gelehrt 
(Sewachim 83b). Dadurch, dass steht (Schem. 29:37)  ַכָּל הַנֹּגֵע 
 alles, was den Altar berührt, wird heilig“, könnte„ בַּמִּזְבֵּחַ יִקְדָּשׁ
ich meinen, ob es geeignet oder ob es nicht geeignet sei. 
Darum heißt es gleich darauf כְּבָשִׂים „Lämmer“. Wie Lämmer 
geeignet sind, so auch alles, was geeignet ist.  

Jede מְשִׁיחָה beim Heiligtum, bei den Kohanim und den 
Königen wird vom Targum mit dem Ausdruck רִבּוּי „Erhöhung“ 
übersetzt, weil ihre Salbung nur nötig war, um sie 
auszuzeichnen. Denn so hat der König bestimmt, dass sie damit 
in ihr Amt eingeführt werden sollen. Aber andere Salbungen wie 
  Fladen, die bestrichen werden“, (Am. 6:6)„ רְקִיקִין מְשׁוּחִין
 mit dem ersten Öl sich salben“, werden im„ וְרֵאשִׁית שְׁמָנִים יִמְשָׁחוּ
Aramäischen wie im Hebräischen wiedergegeben. [Raschi]  

 

 

 

  



י׃ ן לִֽ ם לְכַהֵ֥ ֥ אֹתָ֖ תָּ שְׁ ח וְקִדַּ ֑ מְשָׁ נָי֖ו תִּ ן וְאֶת־בָּ   30 וְאֶת־אַהֲרֹ֥

Aharon und seine Söhne sollst du salben und 
heiligen, dass sie Mir als Kohen dienen.  

 

י  דֶשׁ יִהְיֶה֥ זֶה֛ לִ֖ חַת־קֹ֨ מֶן מִשְׁ ר שֶׁ֠ ֣ר לֵאמֹ֑ דַבֵּ ל תְּ רָאֵ֖ נֵי֥ יִשְׂ וְאֶל־בְּ
 לְדֹרֹתֵיכֶֽם׃

31  

Und zu den Kindern Israel sage: Dieses Salböl 
soll Mir heilig sein für eure künftigen 
Generationen.  

 

Dieses  
Das Wort זֶה („dieses“) hat den Zahlenwert 12, soviel Log waren 
es. [Raschi]  

für eure künftigen Generationen: von hier haben unsere 
Lehrer entnommen, dass das ganze Öl für die Zukunft erhalten 
geblieben ist. [Raschi aus Keritot 5b]  

 

 

 

  



דֶשׁ ה֔וּא  הוּ קֹ֣ מֹ֑ וּ כָּ א תַעֲשׂ֖ וֹ לֹ֥ נְתּ֔ תְכֻּ ךְ וּבְמַ֨ א יִיסָ֔ ר אָדָם֙ לֹ֣ ֤ שַׂ עַל־בְּ
דֶשׁ יִהְיֶה֥ לָכֶֽם׃  קֹ֖

32  

Auf den Körper eines gewöhnlichen Menschen 
soll es nicht gegossen werden, und nach 
demselben Mischverhältnis sollt ihr keines 
nachmachen; heilig ist es, heilig soll es euch 
sein.  

 

eines gewöhnlichen Menschen: d.h. ein Nicht-Kohen.  

soll es nicht gegossen werden  
Das Wort �ַיִיס „gegossen“ ist mit zwei Buchstaben י (Jud) 
geschrieben, passive Bedeutung. So wie (Dew. 5:16) �ְלְמַעַן יִיטַב ל 
„damit es dir gut ergehe“. [Raschi]  

Nach Raschi kommt �ָיִיס von der Wurzel יסך. Mit dem ersten 
Buchstaben י wird es maskuline Form, dritte Person Einzahl, 
Zukunft in der Form קל. [Beer Rechowot]  

Das Wort �ָיִיס ist eine Form des הֻפְעַל der Wurzel סוך. Obwohl 
die gewöhnliche Form davon סָ�וּי  wäre (wie וּמָתי  von der Wurzel 
וּי treten anstelle der Buchstaben ,(מות  manchmal die 
Buchstaben יִי in der Form הֻפְעַל der Verben ע״ו נָחֵי  (Verben, 
deren zweiter Wurzelbuchstabe ein ו ist, das in manchen 
Konjugationen wegfällt); so wie (Ber. 50:26) וַיִּישֶׂם statt ַשֶׂםוּיו . 
[Ibn Esra]  

Auf den Körper eines Menschen: von diesem Öl selbst. 
[Raschi]  

nach demselben Mischverhältnis sollt ihr keines 
nachmachen: mit der Summe seiner Gewürze macht nicht 
anderes gleich ihm, mit dem Gewicht dieser Gewürze zu dem 
Maße eines Hin Öl. Wenn er aber zu dem Maß eines Hin Öl 
weniger oder mehr Gewürze nimmt, ist es erlaubt. Und selbst 
wenn es mit dem Maßverhältnis des heiligen Öles gemacht 
worden wäre, so ist nicht derjenige schuldig, der sich damit 
salbt, sondern derjenige, der es hergestellt hat. [Raschi aus 
Keritot 5b]  

Mischverhältnis  
  מַתְכֹּנֶת הַלְּבֵנִים bedeutet Zahl, wie (Schem. 5:8) בְמַתְכֻּנְתּוֹ
„Anzahl der Ziegel“. Ebenso (Vers 37) ּבְּמַתְכֻּנְתָּה „in seinem 
Maßverhältnis“, beim Räucherwerk (Ketoret). [Raschi]  

 

 

 

  



 ֖ ן מִמֶּ ֛ ר יִתֵּ ֥ הוּ וַאֲשֶׁ מֹ֔ ח כָּ ר יִרְקַ֣ ֣ ישׁ אֲשֶׁ יו׃אִ֚ ֽ ת מֵעַמָּ   33 נּוּ עַל־זָר֑ וְנִכְרַ֖

Wer ein gleiches mischt, oder wer davon auf 
einen Fremden gießt, der soll aus seinem Volk 
getilgt werden.  

 

und wer davon gießt: von dem Mosches. [Raschi]  

gießt  
  .wörtl. wer davon gibt ,וַאֲשֶׁר יִתֵּן מִמֶּנּוּ

einen Fremden: d.h. ein Nicht-Kohen.  

auf einen Fremden: wenn es nicht für die Kohen- und 
Königswürde nötig ist. [Raschi]  

getilgt werden — tilgen: aus der Welt schaffen,  
gänzlich beseitigen, auslöschen.  

 

 

 

  



ה וַיֹּאמֶר֩  ה יְהוָ֨ יםסַ  קַח־לְךָ֣  אֶל־מֹשֶׁ֜ ף׀ מִּ֗ לֶת֙  נָטָ֤ חֵ֙ ה וּשְׁ נָ֔  וְחֶלְבְּ
ים ֖ בַ֖ד יִהְיֶהֽ׃וּ  סַמִּ ד בְּ ֥ ֑ה בַּ  לְבֹנָה֣ זַכָּ

34  

Und der Ewige sagte zu Mosche: Nimm dir 
Gewürze: Balsam-Tropfen und Seenagel, 
Galban, Gewürze und reinen Weihrauch; aus 
gleichen Teilen sollen sie bestehen.  

 

Balsam-Tropfen  
 Balsam“. Weil er nichts anderes als ein Harz ist, das„ צֳרִי ist נָטָף 
aus dem Balsambäumen tropft, wird er נָטָף (Tropfen) genannt, 
in anderen Sprachen theriake „Baumharz“. [Raschi]  

Seenagel  
 eine Gewürzwurzel, die glatt und leuchtend ist wie ein ,וּשְׁחֵלֶת
Fingernagel; in der Sprache der Mischna wird er צִפֹּרֶן genannt. 
[Raschi]  

Galban  
 ein Gewürz, das einen schlechten Geruch hat; man nennt וְחֶלְבְּנָה
es Galban, und der Vers zählt es unter den Gewürzen des 
Ketoret auf, um uns zu lehren, dass es in unseren Augen nicht 
verächtlich sein soll, mit uns in unsere Gebete die Sünder Israels 
aufzunehmen, damit sie zu uns gezählt werden. [Raschi aus 
Keritot 6b]  

Gewürze: andere Gewürze. [Raschi]  

und reinen Weihrauch  
Von hier entnehmen unsere Lehrer (Keritot 6b), elf Gewürze 
wurden Mosche auf dem Sinai gesagt. Die kleinste Mehrheit 
von סַמִּים „Gewürzen“ sind zwei, Balsam, Seenagel und Galban 
sind noch drei, also fünf. Die zweite Erwähnung von סַמִּים 
„Gewürzen“ fügt noch ebensoviel wie diese hinzu, das sind 
zehn, und Weihrauch, das sind elf. Und das sind sie: Balsam 
 Myrrhe ,(לְּבוֹנָה) Weihrauch ,(חֶלְבְּנָה) Galban ,(צִּפֹּרֶן) Seenagel ,(צֳּרִי)
 und Krokus (שִׁבֹּלֶת נֵרְדְּ ) Ähre der Narde ,(קְצִיעָה) Kezia ,(מֹר)
 das sind acht. Denn Ähre der Narde ist eines, die Narde ,(כַרְכֹּם)
gleicht nämlich einer Ähre; Koschet ( ְקֹּשְׁט), Kelufa (קִּלּוּפָה) und 
Kinman (קִּנָּמוֹן), das sind elf. Borit Karschina wird nicht 
verdampft, sondern man reibt damit den Seenagel ab, um ihn 
zu bleichen, dass er schön sei. [Raschi]  

aus gleichen Teilen sollen sie bestehen: diese vier hier 
erwähnten sollen von gleichem Gewicht sein. Soviel, wie das 
eine wiegt, soll auch das andere wiegen. So haben wir auch 
gelernt (Keritot 6b), vom Balsam, Seenagel, Galban und 
Weihrauch je 70 Gewichtseinheiten. Das Wort בַּד, scheint mir, 
bedeutet „einzeln“, e in  Teil von jedem, das eine betrage soviel 
wie das andere. [Raschi]  

 

 

  



דֶשׁ׃ ח֖ טָה֥וֹר קֹֽ חַ מְמֻלָּ ה רוֹקֵ֑ ֣ קַח מַעֲשֵׂ רֶת רֹ֖ יתָ אֹתָהּ֙ קְטֹ֔ ֤   35 וְעָשִׂ

Und mache daraus ein Räucherwerk, eine 
Mischung nach Art eines Salbenmischers; 
vermischt, rein, heilig.  

 

vermischt  
 vermischt“. Er mische das„ מְעָרַב wie der Targum sagt ,מְמֻלָּח
Gestoßene sehr gut, eins mit dem anderen. Ich meine, dass 
damit zu vergleichen ist der Vers (Jona 1:5) וַיִּירְאוּ הַמַּלָּחִים  
„die Schiffsleute fürchteten sich“, (Jech. 27:27)  ָּחַיִ� וְחוֹבְלַיִ�מַל  
„deine Ruderer und deine Steuerleute“, weil sie das Wasser mit 
den Rudern durchrühren, wenn sie das Schiff fortbewegen, wie 
wenn einer zerschlagene Eier mit dem Löffel verrührt, um sie mit 
dem Wasser zu vermischen. Jede Sache, die jemand gut 
vermischen will, verrührt er mit dem Finger oder mit dem Löffel. 
[Raschi]  

vermischt, rein, heilig: es sei vermischt, es sei rein, es sei 
heilig. [Raschi]  

 

ד הֶל מוֹעֵ֔ אֹ֣ ה לִפְנֵי֤ הָעֵדֻת֙ בְּ נָּ ה מִמֶּ֜ ה֮ הָדֵק֒ וְנָתַתָּ֨ נָּ ֣ מִמֶּ חַקְתָּ ֽ  וְשָׁ
הְיֶה֥ לָכֶֽם׃ ים תִּ ֖ דָשִׁ דֶשׁ קָֽ ה קֹ֥ מָּ ֑ עֵ֥ד לְךָ֖ שָׁ ֛ר אִוָּ  אֲשֶׁ

36  

Du sollst etwas davon fein zerreiben und lege 
davon vor das Gesetz im Zelt der 
Zusammenkunft, wo Ich mit dir 
zusammenkommen werde; hochheilig soll es 
euch sein.  

 

und lege davon: das ist das Ketoret an jedem Tag auf dem 
inneren Altar, der im Zelt der Zusammenkunft stand. [Raschi]  

wo Ich mit dir zusammenkommen werde: alle 
Vereinbarungen zum Sprechen, die Ich dir bestimmen werde, 
bestimme Ich für diesen Ort. [Raschi]  

 

 

 

  



הְיֶה֥ וְהַקְּ  דֶשׁ תִּ וּ לָכֶ֑ם קֹ֛ א תַעֲשׂ֖ הּ לֹ֥ ֔ נְתָּ תְכֻּ מַ֨ ה בְּ עֲשֶׂ֔ ר תַּ ֣ טֹרֶ֙ת֙ אֲשֶׁ
 לְךָ֖ לַיהוָֽה׃

37  

Und das Räucherwerk, das du machen wirst — 
nach demselben Maßverhältnis sollt ihr für euch 
keines machen — sollen dir heilig sein für den 
Ewigen.  

 

in demselben Maßverhältnis  
 wörtl. in seinem Maßverhältnis: mit der Zahl seiner ,בְּמַתְכֻּנְתָּהּ
Gewürze. [Raschi]  

heilig sein für den Ewigen: bereite es nur Meinem Namen zu 
Ehren. [Raschi]  

 

הּ וְנִכְרַ֖  ֑ יחַ בָּ ה כָמ֖וֹהָ לְהָרִ֣ ֥ ר־יַעֲשֶׂ ישׁ אֲשֶׁ יו׃אִ֛ ֽ   38 ת מֵעַמָּ

Wer ein solches nachmacht, um daran zu 
riechen, der soll aus seinem Volk getilgt werden.  

 

um daran zu riechen: aber du darfst in seinem Maßverhältnis 
von dem deinigen herstellen, um es der Gemeinde zu 
verkaufen. [Raschi aus Keritot 5a]  

getilgt werden — tilgen: aus der Welt schaffen,  
gänzlich beseitigen, auslöschen.  

 

ר׃ אמֹֽ ה לֵּ ֥ ֥ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ   31:1 וַיְדַבֵּ

Und der Ewige sagte zu Mosche, wie folgt:   

ה יְה ֥ י בֶן־ח֖וּר לְמַטֵּ ן־אוּרִ֥ צַלְאֵ֛ל בֶּ ם בְּ ֑ י בְשֵׁ אתִֽ ה קָרָ֣ ה׃רְאֵ֖   2 וּדָֽ

Siehe, Ich habe mit Namen berufen: Bezalel, 
Sohn des Uri, Sohn des Chur, vom Stamm 
Jehuda.  

 

Ich habe mit Namen berufen, Mein Werk zu vollbringen: 
Bezalel. [Raschi]  

 

 

 

  



עַ  ה וּבִתְבוּנָה֥ וּבְדַ֖ חָכְמָ֛ ים בְּ ֥א אֹת֖וֹ ר֣וּחַ אֱלהִֹ֑ ת וּבְכָל־וָאֲמַלֵּ
 מְלָאכָֽה׃

3  

Ich habe ihn erfüllt mit dem Geist G-ttes, mit 
Weisheit und mit Einsicht und mit 
prophetischem Geist und mit vielerlei 
Kunstfertigkeit  

 

Weisheit  
 .was einer von anderen empfangen und gelernt hat ,חָכְמָה
[Raschi]  

Einsicht  
נָהתְבוּ , der eine Sache durch seinen eigenen Vestand versteht 

infolge der Dinge, die er gelernt hat. [Raschi]  

Erkenntnis  
רוּחַ הַקֹּדֶשׁ –דַעַת  , das ist der prophetische Geist. [Raschi]  

 

הָ֥  זָּ וֹת בַּ ת לַעֲשׂ֛ בֹ֑ ב מַחֲשָׁ שֶׁ לַחְשֹׁ֖ חֹֽ סֶ֖ף וּבַנְּ   4 ת׃ב וּבַכֶּ

Weberarbeit herzustellen, um zu arbeiten in 
Gold und Silber und in Kupfer,  

 

Kunstgewebe herzustellen  
 wörtl. „beim Denken der Gedanken“, das ist das ,לַחֲשֹׁב מַחֲשָׁבֹת
Weben der Weberarbeit. [Raschi]  

 

את וּבַחֲרֹ֣  ת אֶ֛בֶן לְמַלֹּ֖ שֶׁ ה׃וּבַחֲרֹ֥ כָל־מְלָאכָֽ וֹת בְּ ת עֵ֑ץ לַעֲשׂ֖   5 שֶׁ

und beim Bearbeiten der Steine zum Ausfüllen 
und beim Bearbeiten des Holzes, zu arbeiten in 
aller Kunstarbeit.  

 

Bearbeiten  
 Bearbeitung“: bedeutet Kunstarbeit, wie (Jesch. 40:20)„ וּבַחֲרֹשֶׁת
 einen weisen Künstler“. Onkelos übersetzt mit„ חָרָשׁ חָכָם
verschiedenen Ausdrücken, der Steinkünstler wird von ihm אֻמָּן 
und der Holzkünstler נַגָּר genannt. [Raschi]  

zum Ausfüllen  
 zum Ausfüllen“: in seine Fassung zu legen und damit„ לְמַלּאֹת
auszufüllen. Die Fassung nach dem Maß der Grundfläche des 
Steines und seiner Dicke zu machen. [Raschi]  

 

 

 

  



ן וּבְלֵ֥ב  ה־דָ֔ יסָמָךְ֙ לְמַטֵּ ן־אֲחִֽ ב בֶּ ת אָהֳלִיאָ֞ וֹ אֵ֣ י אִתּ֗ תִּ ה֧ נָתַ֣ י הִנֵּ וַאֲנִ֞
ךָ׃ יתִֽ ר צִוִּ ֥ ל־אֲשֶׁ ת כָּ וּ אֵ֖ ה וְעָשׂ֕ י חָכְמָ֑ תִּ ל־חֲכַם־לֵ֖ב נָתַ֣  כָּ

6  

Und Ich, siehe, Ich habe ihm beigegeben 
Aholiaw, Sohn des Achissamach vom Stamm 
Dan, und ins Herz aller, die weisen Herzens sind, 
habe Ich Weisheit gegeben, damit sie alles 
machen, was Ich dir befohlen habe:  

 

und ins Herz aller, die weisen Herzens sind: und noch mehr 
Männer weisen Herzens gibt es unter euch. Alle, in die Ich 
Weisheit gelegt habe, sollen all das herstellen, was Ich befohlen 
habe. [Raschi]  

 

ת  יו וְאֵ֖ ר עָלָ֑ ֣ רֶת אֲשֶׁ פֹּ֖ ת וְאֶת־הַכַּ עֵדֻ֔ אָרֹן֙ לָֽ ד וְאֶת־הָֽ הֶל מוֹעֵ֗ ת׀ אֹ֣ אֵ֣
הֶל׃ לֵ֥י הָאֹֽ ל־כְּ  כָּ

7  

Das Zelt der Zusammenkunft und die Truhe für 
das Gesetz und den Deckel, der darauf ist, und 
alle Geräte des Zeltes;  

 

Truhe für das Gesetz  
 Truhe für die ,לְצֹרֶ� לוּחוֹת הָעֵדוּת im Sinn von וְאֶת הָאָרֹן לָעֵדֻת
Tafeln des Gesetzes. [Raschi]  

 

לֶ֑יהָ  ל־כֵּ ה וְאֶת־כָּ הֹרָ֖ ה הַטְּ נֹרָ֥ יו וְאֶת־הַמְּ לָ֔ לְחָן֙ וְאֶת־כֵּ ֻ וְאֶת־הַשּׁ
רֶת׃ טֹֽ ֥ח הַקְּ ת מִזְבַּ  וְאֵ֖

8  

und den Tisch und seine Geräte und den reinen 
Leuchter und alle seine Geräte und den 
Räucheraltar;  

 

den reinen Leuchter  
 der „reine Leuchter“ wird wegen des reinen ,וְאֶת הַמְּנֹרָה הַטְּהֹרָה
Goldes so genannt. [Raschi]  

 

יּ֖  לָ֑יו וְאֶת־הַכִּ ל־כֵּ ֥ח הָעֹלָה֖ וְאֶת־כָּ וֹ׃וְאֶת־מִזְבַּ נּֽ   9 וֹר וְאֶת־כַּ

und den Ganzopfer-Altar und alle seine Geräte 
und das Becken und sein Gestell;  

 

 

 

  



י  גְדֵ֥ ן וְאֶת־בִּ הֵ֔ ן הַכֹּ דֶ֙שׁ֙ לְאַהֲרֹ֣ י הַקֹּ גְדֵ֤ ד וְאֶת־בִּ רָ֑ ְ י הַשּׂ גְדֵ֣ ת בִּ וְאֵ֖
ן׃  בָנָי֖ו לְכַהֵֽ

10  

und die Schutzgewänder und die heiligen 
Gewänder für Aharon den Kohen und die 
Gewänder seiner Söhne für den Kohen-Dienst;  

 

Schutzgewänder  
 Ich meine, nach dem einfachen Sinn des Verses – בִּגְדֵי הַשְּׂרָד
kann man nicht sagen, dass von den Kohengewändern die Rede 
ist, weil sich auf diese die folgenden Worte beziehen  

הַכֹּהֵן וְאֶת בִּגְדֵי בָנָיו לְכַהֵן לְאַהֲרֹן וְאֶת בִּגְדֵי הַקֹּדֶשׁ  „und die heiligen 
Gewänder für Aharon den Kohen, und die Gewänder 
seiner Söhne für den Kohen-Dienst“. Sondern diese 
Gewänder des Dienstes waren die Gewänder aus himmelblauer, 
purpurroter und karmesinroter Wolle, die in dem Abschnitt des 
Aufbruches (פָרָשַׁת מַסָּעוֹת, Bam. 4) erwähnt sind, (4:12) וְנָתְנוּ עָלָיו 
 und sollen sie in ein Gewand von himmelblauer„ בֶּגֶד תְּכֵלֶת
Wolle legen“, (13)  ָאַרְגָּמָן תְנוּ עָלָיו בֶּגֶדוְנ  „und darüber ein Gewand 
von purpurroter Wolle ausbreiten“, (Vers 8) וְנָתְנוּ עֲלֵיהֶם בֶּגֶד 
 und sollen darüber ein Gewand von karmesinroter„ תּוֹלַעַת שָׁנִי
Wolle ausbreiten“. Und meine Worte leuchten darum ein, weil 
es heißt (Schem. 38:1) ּוּמִן הַתְּכֵלֶת וְהָאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת הַשָּׁנִי עָשׂו 
  und aus der himmelblauen und„ בִגְדֵי שְׂרָד לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ
der purpurroten und karmesinroten Wolle machten sie 
Dienstgewänder, im Heiligtum zu dienen“. Kostbares 
Gewebe ( שׁשֵׁ  ) ist aber nicht dabei erwähnt. Wenn der Vers aber 
von den Kohengewändern sprechen würde, so finden wir bei 
keinem einzigen von ihnen purpurrote oder karmesinrote Wolle 
ohne kostbares Gewebe. [Raschi]  

Schutzgewänder  
Manche erklären das Wort שְּׂרָד als „Dienst“, „Amt“, wie der 
Targum sagt לְבוּשֵׁי שִׁמּוּשָׁא.  

Das Wort שְּׂרָד kommt nicht wieder im Vers vor. Ich meine, es ist 
ein Wort, das im Aramäischen vorkommt – „Vorhänge“, 
„Gitter“; diese Gewänder waren nämlich mit der Nadel 
gehäkelt und bestanden aus lauter Maschen. [Raschi]  

 

 

 

  



ר־ ל אֲשֶׁ כֹ֥ דֶשׁ כְּ ים לַקֹּ֑ ֖ מִּ רֶת הַסַּ ה וְאֶת־קְטֹ֥ חָ֛ שְׁ מֶן הַמִּ ֧ ת שֶׁ וְאֵ֨
וּ׃ ךָ יַעֲשֽׂ יתִ֖  צִוִּ

11  

und das Salböl und das Räucherwerk aus 
Spezereien für das Heiligtum. Ganz so wie Ich 
dir befohlen habe, sollen sie es machen.  

 

und das Räucherwerk aus Spezereien für das Heiligtum: 
für das Räucherwerk des Heiligtums, das ׁקֹדֶש heißt. [Raschi]  

 

אמֶ  ר׃וַיֹּ֥ אמֹֽ ה לֵּ ֥   12 ר יְהוָה֖ אֶל־מֹשֶׁ

Und der Ewige sagte zu Mosche, wie folgt:   

ר אֶל־בְּ  בֵּ֨ ה דַּ ֞ י֩ וְאַתָּ רוּ כִּ מֹ֑ שְׁ י תִּ תֹתַ֖ בְּ ךְ אֶת־שַׁ ר אַ֥ רָאֵל֙ לֵאמֹ֔ נֵי֤ יִשְׂ
כֶֽם׃ שְׁ י יְהוָה֖ מְקַדִּ ֛י אֲנִ֥ עַת כִּ ם לָדַ֕ תֵיכֶ֔ ינֵיכֶם֙ לְדֹרֹ֣ י וּבֵֽ ינִ֤ וא בֵּ  א֨וֹת הִ֜

13  

Du rede zu den Kindern Israel und sage ihnen: 
Doch Meine Schabbattage sollt ihr beachten; 
denn ein Zeichen ist der Schabbat zwischen Mir 
und euch bei euren künftigen Generationen, dass 
man erkenne, dass Ich, der Ewige, euch heilige.  

 

Doch Meine Schabbattage  
Obwohl Ich den Kindern Israel die Herstellung des Mischkan 
befohlen habe, darfst du mit diesen Arbeiten nicht den 
Schabbat verdrängen. [Raschi]  

Obwohl ihr fleißig und voller Eifer am Werk seid, darf dennoch 
der Schabbat nicht verdrängt werden. Die Worte �ַא und רַק sind 
immer Einschränkungen (Rosch haSchana 17b), in diesem Fall, 
dass am Schabbat keine Arbeit für das Mischkan getan werden 
darf. [Raschi]  

denn ein Zeichen ist der Schabbat zwischen Mir und euch  
Der Schabbat ist ein großes Zeichen zwischen uns, dass Ich 
euch erwählt habe, indem Ich euch den Tag Meiner  Ruhe zur 
Ruhe gegeben habe. [Raschi]  

dass man erkenne: die Völker sollen dadurch erkennen, „dass 
Ich, der Ewige, euch heilige“. [Raschi]  

dass man erkenne, dass Ich, der Ewige, euch heilige  
Der Ewige sagte, „dass man erkenne, dass Ich, der Ewige, euch 
heilige“ – „Mosche“, sagte der Ewige, „Ich habe ein kostbares 
Geschenk in meiner Schatzkammer, dessen Name ist Schabbat, 
und Ich will es dem Volk Israel geben, geh und teile es ihnen 
mit. [Betza 16a]  

 

 

 

  



י  ת כִּ֗ לְלֶי֙הָ֙ מ֣וֹת יוּמָ֔ וא לָכֶ֑ם מְחַֽ דֶשׁ הִ֖ ֛י קֹ֥ ת כִּ ֔ בָּ ַ ם֙ אֶת־הַשּׁ מַרְתֶּ וּשְׁ
יהָ׃ ֽ רֶב עַמֶּ ֥ וא מִקֶּ פֶ֥שׁ הַהִ֖ ה הַנֶּ ה וְנִכְרְתָ֛ ה בָהּ֙ מְלָאכָ֔ ֥ ל־הָעֹשֶׂ  כָּ

14  

Und hüte den Schabbat, denn heilig ist er für 
euch; wer ihn entweiht, soll getötet werden, 
denn wer an ihm eine Melacha (Arbeit) tut, diese 
Person soll aus der Mitte des Volkes getilgt 
werden.  

 

wer ihn entweiht: wer seine Heiligkeit unheilig behandelt. 
[Raschi]  

soll getötet werden: wenn Zeugen und Warnung vorhanden 
sind. [Raschi]  

soll getilgt werden  
 .soll getilgt werden“: wenn keine Warnung stattfand„ וְנִכְרְתָה
[Raschi]  

Melacha  
Der hebräische Begriff Melacha ist nicht dasselbe wie der 
deutsche Begriff „Arbeit“. Als Melacha wird eine Tätigkeit 
definiert, die zur Konstruktion des Mischkan nötig war, dem 
Heiligtum während der Wüstenwanderung. Insgesamt gibt es 
39 Kategorien dieser Tätigkeiten –  אֲבוֹת מְלָאכָהל״ט . Von diesen 
39 Hauptkategorien werden תּוֹלָדוֹת „Nachkommen“ abgeleitet, 
die ähnliche Tätigkeiten betreffen. Die Mündliche Torah  
( שֶׁבְּעַל פֶּה תּוֹרָה ) legt genau fest, welche Tätigkeiten unter 
Melacha fallen.  

diese Person: הַנֶּפֶשׁ הַהִוא, wörtl. diese Seele.  

 

 

 

  



דֶשׁ  ת֛וֹן קֹ֖ בָּ ֧ת שַׁ בַּ י שַׁ בִיעִ֗ ְ וֹם הַשּׁ ה מְלָאכָה֒ וּבַיּ֣ ֣ ת יָמִים֮ יֵעָשֶׂ שֶׁ ֣ שֵׁ
ה מְלָאכָ֛  ֧ ל־הָעֹשֶׂ ת׃לַיהוָ֑ה כָּ ת֖ מ֥וֹת יוּמָֽ בָּ ַ י֥וֹם הַשּׁ  ה בְּ

15  

Sechs Tage darf Arbeit getan werden, aber am 
siebten Tag ist ein Schabbat völliger Ruhe, heilig 
dem Ewigen. Wer eine Melacha (Arbeit) am 
Schabbattag macht, soll getötet werden.  

 

ein Schabbat völliger Ruhe 
ת שַׁבָּתוֹןשַׁבַּ  , vollkommene Ruhe und nicht flüchtige Ruhe. 

[Raschi]  

heilig dem Ewigen: die Hütung der Schabbat-Heiligkeit sei 
Meinem Namen zu Ehren und in Meinem Auftrag. [Raschi]  

 

 ֛ בָּ ַ וֹת אֶת־הַשּׁ ֑ת לַעֲשׂ֧ בָּ ַ ל אֶת־הַשּׁ רָאֵ֖ מְר֥וּ בְנֵיֽ־יִשְׂ ם וְשָׁ ת לְדֹרֹתָ֖
ית עוֹלָֽם׃ רִ֥  בְּ

16  

So sollen die Kinder Israel den Schabbat hüten, 
dass sie den Schabbat halten in ihren künftigen 
Generationen, als einen ewigen Bund.  

 

den Schabbat hüten, dass sie den Schabbat halten  
Die Worte אֶת הַשַּׁבָּת לַעֲשׂוֹת ergeben mit ihren Anfangs-
buchstaben das Wort  ֹלהֶ א  „Zelt“, denn alle Melachot lernen wir 
aus den Arbeiten für das „Zelt der Zusammenkunft“, אֹהֶל מוֹעֵד. 
[Baal haTurim]  

dass sie den Schabbat halten: indem sie zeitgerecht die 
Bedürfnisse des Schabbat vorbereiten, werden sie verhindern, 
den Schabbat zu entweihen. [Ibn Esra, Rokeach, Chiskuni]  

Von Sonntag an bereite man den Schabbat vor (Betza 16a). So 
sagt der Prophet Jeschajahu (58:13) וְקָרָאתָ לַשַּׁבָּת עֹנֶג „und 
nennst den Schabbat Vergnügen“: wie ein Mensch, der קְרוּאִים 
(Gäste) ruft und sich emsig den Vorbereitungen widmet, damit 
alles bereit sei, wenn sie eintreffen. [Rabbenu Bechaje]  

 

 

 

  



ה יְהוָה֙  ֤ ים עָשָׂ ת יָמִ֗ שֶׁ ֣ י־שֵׁ וא לְעֹלָ֑ם כִּ ל א֥וֹת הִ֖ רָאֵ֔ נֵי֣ יִשְׂ י וּבֵין֙ בְּ ינִ֗ בֵּ
 ָ שׁ׃אֶת־הַשּׁ פַֽ נָּ בַ֖ת וַיִּ י שָׁ בִיעִ֔ ְ רֶץ וּבַיּוֹם֙ הַשּׁ יִם וְאֶת־הָאָ֔  מַ֣

17  

Zwischen Mir und den Kindern Israel soll er ein 
Zeichen für ewig sein, dass der Ewige in sechs 
Tagen den Himmel und die Erde gemacht hat, 
und am siebten Tag hat Er keine Arbeit getan 
und geruht.  

 

Zeichen für ewig  
 ,אוֹת הִוא :wörtl. „ein Zeichen für ewig“ bedeutet אוֹת הִוא לְעֹלָם
ein Zeichen ist der Schabbat, לְעֹלָם, dass G-tt es ist, der die Welt 
erschaffen hat. [Rokeach, Rabbenu Bechaje]  

und geruht  
Überall bedeutet ׁנֹפֶש „Erholung der Seele“, man erholt seine 
Seele, indem man von der Mühe der Arbeit ausruht. G-tt aber, 
von dem steht (Jesch. 40:28) לאֹ יִיעַף וְלאֹ יִיגָע „Er ermüdet nicht 
und ermattet nicht“, hat den Ausdruck „Ruhe“ auf sich 
angewandt, damit wir Menschen es verstehen können. [Raschi]  

und geruht  
Am Erew Schabbat gibt der Ewige dem Menschen eine 
erweiterte Seele, die Er ihm beim Ausgang des Schabbat 
abnimmt, denn es heißt ׁשָׁבַת וַיִּנָּפַש „Er ruhte und atmete auf“, 
 .eine erweiterte Seele ,נֶפֶשׁ im Sinn von gibt ihm וַיִּנָּפַשׁ
[Betza 16a]  

 

 

 

  



 

Tehillim Yomi — die täglichen Tehillim  

Man sagt diese Tehillim sofort an Schacharit anschließend.  
Wenn das nicht möglich ist, kann man sie den ganzen Tag über 

sagen – bis zu Schkiat ha-Chama (halachischer Sonnenuntergang). 

12. Tag  

Kap. 66 ― Ende 68  

  לחודש ב”י יום
  ח”ס פרק סוף ―ו ”פרק ס

Über diesen Link geht es zu den heutigen Tehillim  

http://tehilim.co/ 

Wenn man vom ersten bis zum letzten Tag eines hebräischen 
Monats durchhält, hat man das ganze Sefer Tehillim gesagt. 

 
 
 
 
 
 

Man muss sich sehr anstrengen,  
den täglichen Abschnitt aus dem Chumasch  

zu lernen 
– am Sonntag die 1. Alija,  
am Montag die 2. Alija,  
am Dienstag die 3. Alija,  
am Mittwoch die 4. Alija,  
am Donnerstag die 5. Alija,  
am Freitag die 6. Alija  
und am Schabbat die 7. Alija bis zum Ende der 
Parascha,  

täglich Tehillim zu sagen,  
und das ganze Sefer Tehillim am Schabbat 
Mewarchim.  
Das ist entscheidend für Dich, Deine Kinder 
und Deine Enkelkinder.  

—HaJom Jom, 25. Schwat  

 

 

  

http://tehilim.co/


Diese Webseite sollte nur an einem Ort verwendet werden, an 
dem Limud ha-Torah erlaubt ist. 

 

© Copyright Raw Sternglanz und Orot Wien 
Orot soll das Torah-Studium fördern: Verwendung zu Privatzwecken ist 

erwünscht. Jede andere Verwendung und Vervielfältigung bedarf dem 

schriftlichen Einverständnis der Rechteinhaber. 

 

Wollen auch Sie das Projekt »Orot« finanziell unterstützen?  
Wenden Sie sich bitte an sponsoring@orot.at für Details. 

 

 

  



Das Projekt Orot wird gesponsert von  

Gabriel Abaev, Michael Abaev, Benjamin Abramov, 

Eduard Emanuel Abramov, Ariel Babadschanov, 

Sharon Chachmov, Adam Kandov, Emanuel Leviev, 

Rafael Leviev, Zalman Malaiev, Elnatan Natanov, 

Dipl.-Ing. Avihay Shamuilov, Elijahu Ustoniazov, 

Yair und Michael Yagudayev, Ofir Zukowitci.  
 
 
 
 

 לזכות הילדה 
  נתן ותמי־אל בת יילתא

  משפחתה כל עםלברכה והצלחה 

 
  משפחת לזכות

  מלייבזלמן הלוי ותמר חוה 
  לברכה והצלחה בכל מעשי ידיהם

 
 

 

  



  לעילוי נשמת
  ז״לזלפה  תב אמא | ז״ל ציביהבן  משה

  ז״ל רחל תב ליזה
 ז״ל חנהבן  מישה דמקרי מיכאל

  פרוזה שירה פירה תב ז״ל רפאלה מיכל
  ז״ל לאה תב שרה

  ז״ל יעלבן  חננאל
  ז״ל אורלי האולגבן  מיכאל | ז״ל סתראבן  נריה

  ז״לשרה  תב ליזה | ז״לבחמל בן  הלוי זלמן
  לאהרמי בן  ידמקר ז״ל רחמין | ז״ל זולאיבן  אליהו
  ז״ל דבורהבן  פנחס | ז״ל בלוריהבן  דוד

  דבורה תז״ל ב ליאל נהד
  ז״ליעקב בת  (סוניא)ציפורה  | ז״ל עמנואלבן  יאיר

  ז״לישועה בן יעקב 
  ז״ל ברוכהבן  וריק׳ז | ז״ל ברוכהבן  אמנון

  ז״ל שלמה בן דוד וחמי מורי
  תנצב״ה

In liebevollem Andenken an  

Joseph ben Pessach sel. A.  

Eda bat Jehoschua sel. A.  

  תנצב״ה
 

 

 

  


